Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah
https:/ /iqtishod.staimasi.ac.id /index.php/]1
Vol. 4, No.2, Oktober 2025

Akad dalam Filsafat Ekonomi Islam

Mohammad Syarifuddin Amarullah?, A. Hasan Ridwan?, A. Yunus

Rusyana3

1.23UIN Sunan Gunung Djati Bandung
Email: amarullahmh@gmail.com, ahmadhasanridwan@uinsgd.ac.id,

ayiyunus@uinsgd.ac.id

Info Artikel

Sejarah Artikel:
Diterima: 31 Juli 2025
Direvisi: 23 September 2025
Dipublikasikan:

02 Oktober 2025

e-ISSN: 2829-2960
p-ISSN: 2829-8101

DOI:
https://doi.org/10.69768
/ji.v4i2.171

Abstract

The concept of 'aqd (contract) has a central position in the
building of al-fikr al-igtisadi al-islami (Islamic economic
philosophy), because it is the basis for legitimacy in economic
interactions built on the principles of justice (al-'adalah) and
willingness (al-taradi). This research aims to examine the
concept of contracts from the perspective of Islamic economic
philosophy through a normative juridical approach with a
literature study method. The results of the study show that
contracts in Islam are not merely formal legal agreements, but
are moral ties that reflect transcendental responsibility to God
(ta'abbud). The contract becomes a manifestation of al-amanah,
al-'adl, and al-maslahah values in Islamic economic practices.
These findings reinforce the importance of revitalizing the
concept of akad in designing an ethical and equitable Islamic
economic system.

Keyword:  Phylosophy, Aqad, Islamic Economy

kesepakatan formal, akad adalah

dari nilai-nilai

PENDAHULUAN cerminan
Dalam  konstruksi sistem
ekonomi Islam (al-igtisad al-islami), membentuk
akad atau al-‘agd memiliki posisi secara
ekonomi

yang sangat vital. la menjadi fondasi

utama dalam setiap transaksi

(mu’amalah) yang dilakukan antar pasar

individu maupun institusi, baik utilitarianisme
dalam ruang lingkup sosial maupun pada efisiensi
komersial. Lebih dari sekadar individu,

transendental dan etika Islam yang

utuh.(Jalil,
konvensional
menitikberatkan pada mekanisme

yang berorientasi
rasionalitas
Islam hadir


https://iqtishod.staimasi.ac.id/index.php/JI
mailto:amarullahmh@gmail.com
mailto:ahmadhasanridwan@uinsgd.ac.id
mailto:ayiyunus@uinsgd.ac.id
https://doi.org/10.69768/ji.v4i2.171
https://doi.org/10.69768/ji.v4i2.171

Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

dengan pendekatan yang integratif,
di mana dimensi spiritual, moral,
dan sosial menjadi satu kesatuan
dalam aktivitas ekonomi.

Secara terminologis, istilah al-
‘aqd berasal dari bahasa Arab yang
berarti “ikatan” atau “perjanjian”.
Dalam kerangka hukum Islam (al-
figh al-islami), al-‘agd merujuk pada
pertemuan dua kehendak atau iradah
dari pihak-pihak yang bertransaksi
yang menimbulkan akibat hukum.
Akad tidak sekadar bentuk legal-
formal dari sebuah perjanjian, tetapi
mengandung amanah (amanah),
(‘adalah), dan
pertanggungjawaban  (mas’uliyyah)
kepada Allah SWT (Amalia, 2022).
Oleh karena itu, akad memiliki

keadilan

karakteristik yang unik dan filosofis
karena dibangun atas dasar nilai-
nilai yang bersifat rabbaniyyah
(ketuhanan), insaniyyah
(kemanusiaan), dan ijtima‘iyyah
(sosial).

Dalam perkembangan sejarah
hukum Islam, akad telah mengalami
perluasan makna dan fungsi. Para
ulama ushul al-figh dan fugaha’ telah
membahasnya secara komprehensif
dalam berbagai kitab figh al-
mu’amalat. Akad menjadi instrumen
utama dalam hampir seluruh bentuk
transaksi, mulai dari jual beli (bay"),
sewa menyewa (ijarah), pinjam
(qardh),

(murabahah), hingga kemitraan usaha

meminjam pembiayaan

seperti mudarabah dan musyarakah
(Mukhlis, 2024). Akan tetapi, di

tengah  perkembangan institusi

keuangan modern, termasuk
lembaga keuangan syariah, akad
kerap kali mengalami formalisasi
yang berlebihan. Akad hanya
dijadikan alat legalistik untuk
memenuhi syarat kepatuhan syariah
(shari’ah  compliance) tanpa benar-
benar merepresentasikan nilai-nilai
Islam yang substansial.

Fenomena tersebut
menunjukkan adanya keterputusan
antara dimensi normatif dan filosofis
dari konsep akad itu sendiri. Maka
dari itu, perlu kiranya dilakukan
upaya rekontekstualisasi konsep
akad melalui pendekatan filsafat
ekonomi Islam (al-fikr al-igtisadi al-
islami). Filsafat ekonomi Islam tidak
hanya membahas apa yang halal dan
haram dalam transaksi, tetapi juga
menggali dasar-dasar pemikiran dan
nilai yang membentuk kerangka
etika ekonomi dalam Islam
(Retnowati et al, 2023). Dalam
perspektif ini, akad tidak hanya
dipahami sebagai kontrak hukum,
melainkan juga sebagai perwujudan
dari magasid al-shari’ah  (tujuan-
tujuan hukum Islam), yakni menjaga
agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs),
akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-
nasl), dan harta (hifz al-mal).

Kehadiran  akad

instrumen normatif sekaligus etis

sebagai
dalam sistem ekonomi Islam
menjadi bagian penting dalam
membentuk pasar yang adil (sig
‘adil), pelaku usaha  yang

373



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

berintegritas (tajar mukhlis), serta
transaksi yang  mendatangkan
keberkahan (barakah). Dalam konteks
ini, keberadaan akad bukan hanya
untuk meminimalkan risiko atau
mengikat  pihak-pihak  dalam
transaksi, tetapi juga sebagai sarana
tauhid,
kejujuran, dan tanggung jawab sosial
(Heriyanto & Taufiq, 2024). Hal ini

berbeda dengan paradigma ekonomi

internalisasi nilai-nilai

konvensional = yang  cenderung
memisahkan antara etika dan
aktivitas ekonomi. Padahal, dalam
Islam, tidak ada dikotomi antara
dunia dan akhirat, antara ibadah
ritual dan aktivitas muamalah.

Dalam tradisi Islam klasik,
para ulama seperti Abu Hanifah,
Malik ibn Anas, al-Shafi‘i, hingga Ibn
Taymiyyah dan al-Ghazali telah
meletakkan dasar-dasar teoritis dan
filosofis tentang pentingnya akad
dalam menjaga keadilan sosial dan
kestabilan ekonomi. Misalnya, al-
Ghazali dalam karya
monumentalnya Ihya” ‘Ulium al-Din
menyatakan bahwa semua aktivitas
ekonomi termasuk jual beli, sewa
menyewa, dan pinjam meminjam,
apabila dilakukan atas dasar niat
yang benar dan akad yang sah, maka
bernilai ibadah (Nadila, 2024). Di
sinilah letak keunikan filsafat
ekonomi Islam yang tidak hanya
mengejar efisiensi dan
produktivitas, tetapi juga kesucian
dan keberkahan transaksi.

Dalam realitas kontemporer,
bentuk akad telah
digunakan secara luas oleh lembaga

berbagai

keuangan syariah dalam produk-
produknya seperti murabahah, ijarah,
wakalah,  kafalah, dan lain-lain.
Namun, praktik di lapangan sering
kali lebih fokus pada aspek legal
formal tanpa  memperhatikan
substansi akad yang sejatinya adalah
perjanjian moral.(Khulwah, 2024)
Misalnya, dalam akad murabahah,
sering kali lembaga keuangan hanya
menjadikannya sebagai instrumen
jual Dbeli kredit biasa, tanpa
melibatkan ~komitmen kejujuran
dalam penetapan margin dan
transparansi harga. Hal ini tentu
bertentangan dengan semangat al-
sidg  (kejujuran) dan al-taradi
(kerelaan) yang menjadi ruh dari
akad dalam Islam.

Lebih jauh, filsafat akad tidak
bisa dilepaskan dari kesadaran akan
al-tawhid (keesaan Tuhan) yang
menjadi landasan seluruh aspek
kehidupan dalam Islam, termasuk
ekonomi. Ketika seseorang berakad,
ia sejatinya sedang berkomitmen di
hadapan Allah SWT, bukan sekadar
berjanji kepada sesama manusia
(Fadli Daud Abdullah et al., 2023).
Oleh karena itu, pelanggaran
terhadap akad tidak hanya dianggap
sebagai wanprestasi (ta’akhkhur fi al-
wafa’),  tetapi  juga  sebagai
pelanggaran moral dan religius.
Inilah yang dimaksud oleh para
ulama ketika mengatakan bahwa

374



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

“akad adalah ibadah dalam bentuk
muamalah”.
Dengan demikian,
pemahaman terhadap akad dalam
perspektif filsafat ekonomi Islam
menjadi sangat penting, terlebih di
era modern di mana interaksi
ekonomi semakin kompleks dan
kompetitif. Akad yang berlandaskan
pada nilai spiritual dan etika Islam
dapat menjadi solusi dalam
membangun sistem ekonomi yang
lebih berkeadilan, humanistik, dan
berorientasi pada kemaslahatan (al-
maslahah al-‘ammah) (Chamid, 2024).
Hal ini tentu sangat relevan dengan
semangat magqasid al-shari’ah yang
menginginkan kesejahteraan lahir
dan batin bagi umat manusia.
Penelitian ini hadir untuk
tersebut

menjawab  tantangan

dengan  menawarkan  analisis
mendalam mengenai konsep akad
dalam filsafat ekonomi Islam melalui
pendekatan yuridis normatif dan
metode studi pustaka. Kajian ini
tidak hanya mengkaji teks-teks
hukum (nusus fighiyyah), tetapi juga
menggali makna filosofis dan nilai-
nilai moral yang menjadi dasar
pembentukan akad. Dengan
demikian, diharapkan kajian ini
dapat memberikan  kontribusi
teoritis  dan  praktis = dalam
pengembangan ekonomi Islam yang
lebih substantif dan aplikatif.

Dalam konteks akademik,
penelitian ini juga memiliki urgensi
tersendiri. Selama ini, kajian tentang

akad lebih banyak dilakukan dalam
pendekatan fikih praktis atau studi
keuangan syariah, namun belum
banyak yang mengkaji dari
perspektif filsafat ekonomi. Padahal,
pendekatan filsafat ekonomi Islam
sangat diperlukan untuk menjawab
berbagai  persoalan = mendasar,
seperti mengapa akad menjadi
penting dalam Islam, bagaimana
hubungan akad dengan nilai-nilai
transendental, dan  bagaimana
merevitalisasi praktik akad agar
tidak terjebak pada formalisme
belaka.

Lebih dari itu, penelitian ini
juga berupaya memperkuat
landasan normatif dan moral dalam
kebijakan

Islam, baik di level mikro seperti

perumusan ekonomi
lembaga keuangan syariah, maupun
di level makro seperti sistem
perbankan dan pasar modal syariah.
Dengan memahami filosofi akad,
maka para pelaku ekonomi dapat
lebih sadar akan tanggung jawab
spiritual ~dan  sosial = dalam
menjalankan transaksi, bukan
semata-mata mengejar keuntungan
(ribh) atau pertumbuhan ekonomi
(al-nama’).

Akhirnya, perlu ditegaskan
bahwa pemulihan makna hakiki dari
akad dalam ekonomi Islam adalah
bagian dari ikhtiar besar untuk
mengembalikan ruh Islam dalam
kehidupan ekonomi umat.
Sebagaimana dinyatakan dalam Al-

Qur’an surah Al-Ma’idah ayat 1: “Ya

375



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

ayyuha alladzina amana awfa bi al-
‘uqad” (Wahai orang-orang yang
beriman, penuhilah akad-akad itu),
maka jelas bahwa penghormatan
terhadap akad adalah bagian dari
iman, dan pemenuhannya adalah
wujud ketaatan kepada Allah SWT.

Bagian Pendahuluan harus
dapat menjelaskan latar belakang
permasalahan yang akan
diselesaikan dan tujuan penelitian,
serta landasan teori yang mendasari
penulisan sebuah artikel. Rujukan
sumber teori ditulis menggunakan
format bodynote/innote.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis
yuridis normatif, yaitu pendekatan
yang bertumpu pada analisis
terhadap teks-teks normatif seperti
literatur ilmiah terkait akad dan
filsafat. Sumber data utama adalah
sumber-sumber  pustaka,  baik
primer maupun sekunder, yang
kemudian dianalisis secara
deskriptif dan filosofis.

Analisis dilakukan secara
hermeneutik-filosofis untuk
menangkap makna mendalam di
balik konstruksi hukum akad dalam
Islam, serta pendekatan magasid al-
shari’ah untuk melihat bagaimana
nilai-nilai luhur Islam
terinternalisasi dalam struktur dan

fungsi akad.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Dasar Filosofis Akad

Dalam  kerangka hukum
Islam (al-figh al-islami), istilah akad
atau al-‘aqgd memegang peran sentral
dalam mengatur hubungan hukum
antara dua pihak atau lebih dalam
urusan mu‘amalah maliyyah (interaksi
keuangan). Secara etimologis, al-‘aqd
berasal dari akar kata ‘agada - ya'qidu
- ‘agdan yang berarti “mengikat”
atau “menguatkan”. Makna ini
mengandung implikasi bahwa akad
adalah ikatan yang tidak hanya lahir
dari kehendak dua belah pihak,
tetapi juga memiliki kekuatan
hukum dan moral untuk
dipatuhi.(Muh. Rajib, 2025)

Secara terminologis, para
ulama  mendefinisikan  al-‘agd

sebagai:
o A1 Cully B g e da g o Jpllly Gilagy) Bl )

Al 3 giaal) B

“Hubungan antara ijab dan qabul
dalam bentuk yang disyariatkan
yang menetapkan akibat hukum
pada objek akad.”
Definisi tersebut
menunjukkan bahwa inti dari akad
adalah adanya kesepakatan (al-
taradi) antara dua kehendak (al-
iradah) yang disampaikan melalui
pernyataan ijab (penawaran) dan
gabul (penerimaan), dengan syarat
tersebut

bahwa kesepakatan

dilakukan secara mashri’ (sesuai

376



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

syariat), serta menyangkut objek
yang halal dan sah menurut
ketentuan hukum Islam.(Farida,
2021) Dengan kata lain, akad bukan
hanya sekadar “perjanjian” dalam
pengertian hukum positif, tetapi
juga perwujudan dari komitmen
moral dan spiritual yang mengikat
pelakunya, baik secara horizontal
kepada manusia, maupun secara
vertikal kepada Allah SWT.

Dalam konteks yang lebih
luas, akad juga dipandang sebagai
bagian dari amanah (al-amanah), di
mana setiap pihak yang terlibat
dalam transaksi memikul tanggung
jawab moral terhadap isi dan
pelaksanaan  akad. Hal  ini
sebagaimana firman Allah SWT
dalam QS. Al-Ma’idah: 1: )

358l 1585115kl Gl A
“Wahai orang-orang yang beriman,
penuhilah akad-akad itu.”

Ayat tersebut tidak hanya
menjadi dasar normatif (al-asas al-
syar'l) bagi keabsahan akad, tetapi
juga menunjukkan dimensi
keimanan dalam pelaksanaan setiap
perjanjian. Pemenuhan akad adalah
bagian dari integritas spiritual
seorang  Muslim.(Lesmono &
Sudiarti, 2022) Maka, kegagalan
untuk menunaikan akad bukan
hanya berimplikasi hukum, tetapi
juga  merupakan  pelanggaran
terhadap perintah agama.

Dalam filsafat ekonomi Islam
(al-fikr  al-igtisadi  al-islami), akad
memiliki makna yang lebih dalam

daripada sekadar instrumen legal. Ia
merupakan manifestasi dari
hubungan harmonis antara prinsip
al-tawhid (keesaan Tuhan), al-‘adalah
(keadilan), al-amanah (kepercayaan),
dan al-mas’uliyyah (tanggung jawab)
dalam interaksi
ekonomi.(Rohmatulloh & Jahidin,
2023) Filsafat Islam  tidak
memisahkan antara aspek lahiriah
(al-zahir) dan batiniah (al-batin),
antara formalitas hukum dan nilai-
nilai spiritual.

Pertama, dalam dimensi al-
tawhid, setiap transaksi ekonomi,

termasuk akad, harus
mencerminkan keesaan Allah
sebagai pusat orientasi

tindakan.(Dzikrulloh, 2021) Dengan
menyadari bahwa setiap aktivitas
berada dalam pengawasan Allah (al-
raqib), pelaku akad tidak akan
semata-mata mengejar keuntungan
duniawi, tetapi juga keberkahan (al-
barakah) dan keridaan-Nya. Akad
menjadi sarana aktualisasi nilai
tauhid dalam ruang ekonomi.
Kedua, dalam aspek al-
‘adalah, akad Dberfungsi untuk
hak dan
kewajiban para pihak berada dalam

memastikan  bahwa

posisi yang setara. Keadilan dalam
akad tidak hanya tercermin dalam isi
perjanjian, tetapi juga dalam
prosesnya  mulai dari penetapan
harga, transparansi informasi,
hingga kebebasan dalam membuat
keputusan.(Marzuki & Marzuki,

2024) Prinsip la dharara wa la dirar

377



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

(tidak boleh saling merugikan)
menjadi  panduan etis yang
membentengi akad dari unsur
manipulasi dan ketimpangan.
Ketiga, dalam hal al-amanah,
pelaku  akad harus menjaga
integritas dan niatnya dalam
menjalankan isi perjanjian.
Kejujuran (al-sidg) dan keterbukaan
(al-sarahah) adalah bagian dari
amanah tersebut. Rasulullah SAW
bersabda:
i 855 1 e sl ol
WS )5 clagain S Lagl &) 53 Ui
Lagald 4855 Cilak K5
(HR. Bukhari dan Muslim)
“Penjual dan pembeli berada dalam
hak memilih selama belum berpisah.
Jika keduanya jujur dan
menjelaskan, maka akan diberkahi
transaksi mereka. Namun jika
menyembunyikan dan berdusta,
maka akan dihapus
keberkahannya.”
Hadis ini menegaskan bahwa

akad yang dilandasi amanah dan

kejujuran akan membawa
keberkahan, sedangkan akad yang
diselimuti kebohongan akan
kehilangan nilai

spiritualnya.(Qurratulaini, 2024)
Keempat, dalam prinsip al-
mas’uliyyah, akad mengandung
beban tanggung jawab yang tidak
hanya terbatas pada ranah hukum
dunia, tetapi juga akan
dipertanggungjawabkan di
akhirat.(Sufiana Fahmi et al., 2025)

Oleh karena itu, setiap pelaku akad
harus menyadari bahwa mereka
tidak hanya bertanggung jawab
kepada pihak lain, tetapi juga
kepada Allah SWT. Dalam konteks
ini, akad menjadi bentuk ibadah
(‘ibadah), yaitu ibadah dalam bentuk
sosial dan ekonomi.

Selain itu, dasar filosofis akad
juga berkaitan erat dengan konsep
maqasid  al-shari’ah  (tujuan-tujuan
syariat), di mana akad bertujuan
menjaga lima hal pokok: agama,
jiwa, akal, keturunan, dan harta.
Dengan demikian, akad tidak boleh
mengandung unsur yang
membahayakan (darar), menzalimi
(zulm), atau memanipulasi pihak
lain.(Suhaimi et al., 2023) Akad harus
menjadi instrumen yang menjamin
maslahat (al-maslahah) bagi semua
pihak dan mencegah kerusakan (al-
mafsadah).

Dengan dasar filosofis ini,
maka akad dalam Islam tidak boleh
dijadikan alat untuk membenarkan
kepentingan sepihak atau
mengeksploitasi pihak lain.
Sebaliknya, akad harus menjadi jalan
untuk mewujudkan tatanan
ekonomi yang inklusif, adil, dan
bermartabat.(Setiadi et al.,, 2023)
Konsep ini sejalan dengan visi al-
‘umran (pembangunan peradaban)
dalam pemikiran Ibnu Khaldun, di
mana interaksi ekonomi yang baik
adalah  pilar penting dalam
membangun  masyarakat yang

makmur dan sejahtera.

378



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

Dengan pemahaman yang
mendalam terhadap pengertian dan
dasar filosofis akad, kita dapat
melihat bahwa sistem ekonomi Islam
tidak hanya menyuguhkan kerangka
legal formal, tetapi juga membangun
landasan etis dan spiritual yang
menyeluruh. Akad tidak sekadar
dokumen atau formalitas, tetapi
merupakan  kesepakatan  yang
hidup, mengikat secara hukum dan
hati nurani.(Melati Julia Roikhani,
2022) Maka, menghidupkan kembali
ruh akad dalam praktik ekonomi
kontemporer = adalah  langkah
penting dalam meraih keberkahan
(barakah) dan keadilan sejati dalam

kehidupan bermuamalah.

Fungsi Akad dalam Sistem Ekonomi
Islam

Dalam kerangka sistem ekonomi
Islam (al-nizam al-igtisadi al-islami),
akad atau al-‘agd memiliki peranan
yang fundamental sebagai
instrumen hukum sekaligus moral
dalam mengatur hubungan
antarindividu  dalam  aktivitas
ekonomi. Al-‘agd tidak hanya
diposisikan  sebagai  perjanjian
formal yang mengikat secara hukum
(al-zamir  al-ganuni), tetapi juga
sebagai mekanisme internalisasi
nilai-nilai Islam dalam ranah sosial
dan ekonomi.(Atikah et al., 2025) Di
sinilah letak keunikan sistem
ekonomi Islam yang memadukan

antara aspek hukum positif dan

dimensi spiritual (rihiyyah) dalam
satu entitas transaksional.

a. Fungsi Legal: Mengikat dan
Melindungi Hak-Hak Pihak
yang Bertransaksi

Fungsi pertama dari akad adalah
sebagai alat legal yang sah secara
syar'i (wasilah shar‘iyyah) untuk
menetapkan hak dan kewajiban
antara dua pihak atau lebih dalam
suatu transaksi. Dengan adanya ijab
dan qabul (al-ijab wa al-qabul), para
pihak  terikat  dalam  suatu
kesepakatan yang melahirkan akibat
hukum yang mengikat. Inilah yang
menjadi dasar legitimasi dari setiap
kontrak dalam Islam.(Kamaruddin
et al., 2021) Ulama fikih menegaskan
bahwa setiap al-‘agd al-mashru’ (akad
yang sah  menurut syariat)
menimbulkan konsekuensi hukum
yang harus ditunaikan sesuai
dengan isi perjanjian.

Fungsi ini berperan penting
dalam mencegah terjadinya sengketa
(niza’) di kemudian hari. Ketika
terjadi perselisihan, maka isi akad
dapat dijadikan sebagai rujukan
utama untuk menyelesaikan konflik.
Oleh karena itu, al-wudiih (kejelasan)
dan al-tahdid (ketepatan isi akad)
menjadi syarat penting dalam setiap
perjanjian yang dilakukan.

b. Fungsi Etika: Mewujudkan
Prinsip
Keadilan

Dalam ekonomi Islam, akad tidak

Kejujuran dan

boleh dilepaskan dari nilai-nilai etika

379



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

Islam yang agung. Akad menjadi
alat untuk mewujudkan al-sidg
(kejujuran), al-"adalah (keadilan), dan
al-amanah (tanggung jawab). Sebuah
akad yang dilakukan tanpa landasan
etika dan keikhlasan berpotensi
menimbulkan  ketimpangan dan
kezaliman (zulm).(Maulida et al.,
2024) Oleh sebab itu, setiap akad
harus dilandasi oleh prinsip al-taradi
(kerelaan bersama), sebagaimana
dinyatakan dalam firman Allah
SWT:

s yal 5 L 33183 5K ¢ Y)
“Kecuali jika itu perdagangan yang
dilakukan atas dasar kerelaan di
antara kamu.” (QS. An-Nisa’: 29)

Ayat ini menunjukkan bahwa
akad dalam ekonomi Islam bukanlah
paksaan atau jebakan legal,
melainkan ekspresi dari kehendak
bebas dan kesadaran moral setiap
pelaku ekonomi.(Abrar Za, 2024)
Dengan demikian, akad menjadi
instrumen untuk menjaga al-karamah
al-insaniyyah (martabat
kemanusiaan) dalam transaksi.

c. Fungsi  Sosial:  Menjaga
Keseimbangan dan
Kemaslahatan Bersama

Fungsi berikutnya dari akad
adalah membangun dan menjaga
hubungan sosial yang harmonis
dalam masyarakat. Dalam Islam,
setiap transaksi ekonomi diposisikan
sebagai bagian dari ibadah sosial
(‘ibadah ijtima‘iyyah) yang bertujuan
menciptakan kesejahteraan bersama
(al-maslahah  al-‘ammah).(Ertanti &

Fahrazi, 2022) Dengan adanya akad
yang sah dan adil, masyarakat akan
merasa aman, hak-haknya terjaga,
dan rasa saling percaya (al-thigah al-
mutabadalah) akan tumbuh dalam
lingkungan sosial.

Sebagai contoh, dalam akad
mudarabah (kemitraan usaha antara
pemilik modal dan pengelola),
tercipta hubungan saling
mendidik

masyarakat untuk tidak hanya

membutuhkan  yang

mengejar keuntungan pribadi, tetapi
juga memperhatikan risiko dan
tanggung jawab  bersama.(Neni
Hardiati et al., 2024) Demikian pula
dalam akad wakalah (perwakilan),
seseorang belajar untuk
menyerahkan amanah kepada orang
lain dengan penuh kepercayaan,
yang pada akhirnya memperkuat

struktur sosial yang sehat dan

kooperatif.
d. Fungsi Spiritual:  Sarana
Mendekatkan Diri kepada
Allah SWT

Dalam perspektif Islam, tidak
ada dikotomi antara ibadah ritual
dan ibadah sosial. Akad yang
dilakukan dengan niat yang tulus,
cara yang halal, serta tujuan yang
baik akan bernilai ibadah di sisi
Allah SWT. Rasulullah SAW pernah
bersabda:

L Jlae Y W)
“Sesungguhnya setiap amal
tergantung pada niatnya.” (HR.
Bukhari dan Muslim)

380



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

Dengan niat yang benar dan
kesungguhan untuk menunaikan
akad dengan jujur, maka aktivitas
ekonomi seperti jual beli, sewa
menyewa, hingga pembiayaan
usaha dapat bernilai ibadah. Di
sinilah fungsi spiritual dari akad:
menjadi jembatan antara aktivitas
duniawi dan tujuan ukhrawi (al-
ghayah al-ukhrawiyyah).(Muis, 2021)
Transaksi ekonomi tidak lagi dilihat
sebagai aktivitas profan, tetapi
sebagai ladang pahala dan sarana
tagarrub ila Allah (mendekatkan diri
kepada Allah).

e. Fungsi Ekonomi: Mendorong
Pertumbuhan dan Distribusi
Kekayaan

Akad juga berfungsi sebagai
penggerak ekonomi dalam sistem
Islam. Berbagai akad seperti bay’
(jual beli), ijarah (sewa), mudarabah,
dan musyarakah mendorong

mobilitas modal, produktivitas
usaha, dan sirkulasi kekayaan
(tadawul al-amwal). Islam sangat
menekankan pentingnya perputaran
kekayaan agar tidak hanya beredar
di kalangan orang-orang kaya saja,
sebagaimana dalam QS. Al-Hasyr: 7:

e 2 Y1 B AN &Y (S
“Agar harta itu tidak beredar di
antara orang-orang kaya saja di
antara kalian.”

Akad memungkinkan orang-
orang yang tidak memiliki modal
besar untuk tetap terlibat dalam
aktivitas ekonomi melalui kemitraan

yang adil.(Putri et al., 2025) Hal ini

menciptakan pemerataan ekonomi
(al-“adl al-igtisadi) dan mengurangi
kesenjangan sosial (al-tafawut al-
ijtima‘i).

f. Fungsi Preventif:
Menghindari Unsur Riba,
Gharar, dan Zulm

Salah satu tujuan utama dari
keberadaan akad dalam ekonomi
Islam adalah sebagai penghalang
terhadap praktik ekonomi yang
merusak, seperti al-riba (riba), al-
gharar (ketidakjelasan), dan al-zulm
(ketidakadilan).(Rudiansyah, 2020)
Dengan akad yang jelas, transparan,
dan saling menguntungkan, risiko
terjadinya eksploitasi dan
ketidakadilan dapat diminimalkan.

Misalnya, dalam akad jual beli,
Islam mewajibkan kejelasan barang,
harga, dan kesepakatan yang adil
agar tidak terjadi gharar atau jahalah
(ketidaktahuan). = Dalam  akad
pembiayaan, Islam menganjurkan
pembagian risiko dan tanggung
jawab agar tidak terjadi pengalihan
risiko  secara  sepihak  yang
merugikan salah satu pihak.

Dengan demikian, akad dalam
Islam bukan hanya sarana transaksi,
tetapi juga sebagai mekanisme
pengendalian moral
dhatiyyah)
ekonomi yang menyimpang.(Aziz et

(ragabah
terhadap perilaku
al., 2024) Hal ini menjadi bagian dari
sistem proteksi sosial dalam Islam
yang tidak hanya menunggu
intervensi negara, tetapi dibangun
atas dasar kesadaran individu.

381



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

Dari berbagai fungsi di atas,
terlihat jelas bahwa akad dalam
sistem ekonomi Islam memainkan
peran yang sangat kompleks dan
integral.(Awalia et al., 2021) Ia bukan
hanya alat hukum yang mengatur
hubungan antara pelaku ekonomi,
tetapi juga sarana etika, sosial,
spiritual, dan ekonomi dalam
mewujudkan sistem ekonomi yang
adil, bermartabat, dan
berkeseimbangan.

Ketika akad dipahami secara
mendalam dan diaplikasikan sesuai
prinsip magasid al-shari’ah, maka ia
dapat menjadi pondasi yang kokoh
dalam membangun sistem ekonomi
Islam yang tidak hanya unggul dari
segi teknis, tetapi juga membawa
nilai-nilai kemanusiaan dan
keberkahan.(Rizki, 2024) Maka,
tugas kita sebagai umat Islam adalah
tidak hanya memahami akad sebagai
kontrak formal, tetapi juga sebagai
amanah yang harus ditunaikan
dengan jujur, adil, dan bertanggung
jawab demi dunia yang lebih
beradab dan akhirat yang lebih
cerah.

Kritik dan Relevansi Filsafat Akad
Saat Ini
Dalam dinamika
perkembangan ekonomi modern,
khususnya dalam ranah al-igtisad al-
islami (ekonomi Islam), konsep akad
atau al-‘agd telah mengalami
transformasi yang signifikan. Di satu

sisi, ia menjadi instrumen utama

dalam transaksi-transaksi keuangan
syariah, namun di sisi lain, esensi
tilosofisnya semakin tergerus oleh
tuntutan legal-formal dan
kepentingan institusional.(Susanto
et al.,, 2025) Hal ini menimbulkan
berbagai kritik mendasar terhadap
bagaimana akad dipahami dan

dipraktikkan di era kontemporer.

Kritik terhadap Formalisasi Akad
dalam Lembaga Keuangan Syariah
Salah satu kritik utama
terhadap praktik akad saat ini adalah
adanya kecenderungan formalisasi
yang berlebihan. Akad sering kali
diperlakukan hanya sebagai kontrak
legal yang sah secara hukum positif
(al-hukm
memperhatikan substansi etis dan

al-ganuni), tanpa

spiritual yang mendasarinya.(Nur
Khusna et al., 2021) Dalam banyak
kasus, akad hanya menjadi dokumen
administratif =~ untuk memenuhi
ketentuan shari‘ah compliance, tanpa
diiringi dengan komitmen moral (al-

mas’uliyyah al-akhlagiyyah) dari para

pihak yang berakad.

Misalnya, dalam akad
murabahah, banyak lembaga
keuangan syariah yang

menjadikannya sekadar instrumen
jual beli kredit yang menguntungkan
institusi. Padahal, dalam magqgsad
syari (maksud hukum Islam),
murabahah harus dilakukan atas
dasar transparansi harga (al-sarahah
fi al-tsaman) dan kejujuran dalam
penetapan margin keuntungan (al-

382



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

sidq fi tahdid al-ribh). Ketika prinsip-
prinsip ini diabaikan, maka akad
kehilangan ruhuhu al-islamiyyah (jiwa
keislamannya) dan hanya menjadi
produk  pasar yang  bersifat
komersial.

Kritik ini juga diarahkan pada
praktik  akad
mudarabah yang

musyarakah ~ dan
seharusnya
berlandaskan pada prinsip al-
tahamul wa al-musahamah (bagi risiko
dan kontribusi
bersama).(Mukarromah et al., 2024)
Namun dalam implementasinya,
akad-akad
dimodifikasi sedemikian rupa agar

seringkali tersebut
menyerupai sistem utang-piutang
dalam ekonomi konvensional, di
mana risiko hanya ditanggung satu
pihak. Hal ini bertentangan dengan
semangat keadilan (al-‘adalah) yang
menjadi fondasi utama al-‘agd dalam
Islam.

Kritik terhadap Ketiadaan Orientasi
Magqasid al-Shart’ah

Kritik lain yang cukup serius
adalah lemahnya orientasi magqasid
al-shari’ah  (tujuan-tujuan syariat)
dalam perumusan dan implementasi
akad. Banyak akad yang sah secara
tekstual, namun gagal mewujudkan
keadilan substansial. Sebagai contoh,
praktik akad ijarah muntahiyah bi al-
tamlik (sewa berujung kepemilikan)
yang dalam praktiknya dapat
memindahkan seluruh beban risiko
sementara

kepada penyewa,

lembaga keuangan tetap

memperoleh  keuntungan tetap,
bahkan  ketika
dimanfaatkan. Ini

barang  belum
bertentangan
dengan prinsip la zarara wa la dirar
(tidak membahayakan dan tidak
saling merugikan), serta prinsip tagas
al-ghunm wa al-khasarah (berbagi
untung dan rugi) dalam
Islam.(Maulana, 2022)

Apabila praktik akad hanya
mengejar legalitas dan keuntungan
(al-ribh), maka ia akan menjauh dari
cita-cita luhur syariah, yaitu
mewujudkan keadilan sosial (al-
‘adalah al-ijtima’iyyah), perlindungan
hak asasi manusia, dan distribusi
kekayaan yang berimbang. Dalam
konteks ini, akad telah kehilangan
relevansinya sebagai sarana taqrib ila
Allah (pendekatan kepada Allah),
dan berubah menjadi alat transaksi
kapitalistik yang dibungkus secara
syar'i.

Relevansi Filsafat Akad dalam
Konteks Kontemporer
Meskipun banyak kritik yang
disampaikan, konsep akad tetap
memiliki relevansi tinggi dalam
menjawab  tantangan  ekonomi
kontemporer, asalkan ia didekati
secara komprehensif tidak hanya
secara fighiyyah, tetapi juga secara
falsafiyyah (filosofis).
a. Kembali ke
Tauhid dan Etika
Relevansi utama dari filsafat akad
adalah

mengembalikan transaksi ekonomi

Nilai-Nilai

kemampuannya  untuk

383



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

ke dalam kerangka nilai al-tawhid
(keesaan Tuhan). Di tengah dunia
yang serba materialistik dan
berorientasi pada profit, filsafat akad
mengajarkan bahwa setiap
kesepakatan ekonomi adalah bentuk
tanggung jawab spiritual dan moral,
bukan hanya kontrak bisnis. Ketika
seorang Muslim melakukan akad, ia
menyadari bahwa Allah adalah al-
Shahid (Maha Menyaksikan) atas
seluruh niat dan
perbuatannya.(Tohari et al., 2024)
Kesadaran ini sangat penting untuk
menumbuhkan al-raqabah al-
dhatiyyah (pengawasan diri) dalam
sistem ekonomi.

b. Mewujudkan Ekonomi yang

Adil dan Berkelanjutan

Filsafat akad juga sangat relevan
dalam mendukung visi ekonomi
yang adil, Dberkelanjutan, dan
berpihak pada masyarakat luas.
Ketika prinsip al-‘adalah, al-amanah,
dan al-maslahah dijadikan ruh dari
setiap akad, maka sistem ekonomi
tidak akan jatuh ke dalam praktik
eksploitatif, spekulatif, atau
manipulatif.(Yunilhamri et al., 2024)
Filsafat akad dapat membimbing
pelaku  ekonomi untuk lebih
bertanggung jawab secara sosial dan
menghindari kontrak yang
menguntungkan satu pihak secara
tidak adil.

Konsep seperti musyarakah dan
mudarabah jika diterapkan dengan
benar, mampu menciptakan

ekosistem wusaha yang inklusif,

kolaboratif, dan menjauh dari
monopoli (al-ihtikar) serta dominasi
pihak kuat atas pihak lemah. Akad-
akad ini mencerminkan filosofi Islam
tentang keseimbangan hak dan
kewajiban dalam kehidupan
ekonomi.

c. Mendorong  Etika dan
Keadaban dalam Praktik
Bisnis

Relevansi lain dari filsafat akad

adalah

membangun budaya bisnis yang

kemampuannya  untuk

beretika (al-akhlaq al-tijartyyah). Di
tengah krisis integritas dan trust
deficit dalam dunia bisnis modern,
tilsafat akad menekankan pentingnya
kejujuran (al-sidg), keterbukaan (al-
sarahah), dan saling ridha (al-rida al-
mutabadalah).(Marlia et al.,, 2025)
Nilai-nilai ini penting untuk
menumbuhkan pasar yang sehat,
kompetitif, dan saling
menguntungkan.

Kritik terhadap praktik dan
pemahaman akad saat ini harus
diterima sebagai panggilan untuk
melakukan perbaikan dan
perenungan mendalam terhadap
fondasi etika dan nilai dari sistem
Filsafat akad

bukanlah sekadar warisan teoritik

ekonomi Islam.

dari khazanah Kklasik, tetapi
merupakan pedoman hidup yang
kontekstual dan adaptif terhadap
perubahan zaman.

Untuk itu, dibutuhkan
pendekatan yang integratif dalam
mengembangkan konsep akad yakni

384



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah

Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

dengan tidak hanya memperhatikan
bentuk dan redaksi hukumnya,
tetapi juga ~memahami dan
menghidupkan ruh etika,
spiritualitas, dan maqasid-nya.
Dengan cara ini, akad akan kembali
menjadi  pondasi kuat dalam
membangun ekonomi Islam yang
adil, beretika, dan berkelanjutan
(musta damah), sebagaimana dicita-

citakan oleh syariah.

KESIMPULAN
Konsep akad (%)) dalam filsafat
ekonomi Islam tidak hanya
berfungsi sebagai instrumen legal
dalam transaksi muamalah, tetapi
juga merepresentasikan dimensi etis,
spiritual, dan sosial dari ajaran Islam
dalam kehidupan ekonomi. Akad
merupakan refleksi dari prinsip-
prinsip luhur seperti al-ta ‘awun
(kerja sama), al- ‘adalah (keadilan), al-
amanah (kepercayaan), dan al-rida al-
mutabadalah (kerelaan timbal balik).
praktik
menunjukkan

Realitas kontemporer

adanya
kecenderungan penyempitan makna
akad menjadi sekadar kontrak formal
yang tunduk pada legalitas
formalistik, tanpa memperhatikan
nilai-nilai substansial yang menjadi
ruh syariat. Kecenderungan ini
berbagai  kritik

epistemologis dan praksis, terutama

menimbulkan

dalam sistem keuangan syariah yang
kerap kali mengedepankan shari ‘ah
compliance daripada magasid al-
shari ‘ah. Maka dari itu, revitalisasi

tilsafat akad menjadi sangat penting
agar sistem ekonomi Islam tidak
kehilangan = arah  moral dan
sosialnya. Dengan mengintegrasikan
pendekatan yuridis dan filosofis
dalam memahami serta menerapkan
akad, ekonomi Islam dapat
berkembang menjadi sistem yang
adil, berkelanjutan, dan berorientasi

pada kemaslahatan umat secara
holistik.

DAFTAR PUSTAKA

Abrar Za, T. (2024). Etika Transaksi
Bisnis  Perspektif = Islam
(Penerapan di  Lembaga

Keuangan Syari’ah).

ISTIKHLAF: Jurnal Ekonomi,

Perbankan  Dan  Manajemen

Syariah, 6(1), 1-13.
https:/ /doi.org/10.51311/isti
khlaf.v6i1.532

Amalia, F. A. (2022). Hukum Akad
Syariah. Islamitsch Familierecht
Journal, 3(01), 68-81.
https:/ /doi.org/10.32923/if;.
v3i01.2454

Atikah, I, Janwari, Y., &
Hasanuddin, M. (2025). The
Concepts of Wa'ad and Aqad
in Islamic Economic Policy
and Their Implications for
Sharia Compliance in The
Modern Banking System.
IQTISHOD: Jurnal Pemikiran
Dan Hukum Ekonomi Syariah,

4(1), 39-51.
https://doi.org/10.69768 /ji.v
4i1.72

385



Awalia,

R., Windayani, M., &
Wardiana, L. (2021).
Peran,Fungsi,Dan Urgensi

Akidah Dalam Perkembangan
Ekonomi Syariah. Open Science
Framework.

https:/ /doi.org/10.31219/ osf

do/uypt3

Aziz, A., Haq, A. M., Masse, Abd. R.

A., & Fatmawati, F. (2024).
TRANSAKSI DALAM
SISTEM KEUANGAN
SYARI'AH. Jurnal Akuntansi,
Keuangan, Perpajakan Dan Tata
Kelola Perusahaan, 1(3), 145-
154.

https:/ /doi.org/10.59407 /jak
pt.v1i3.370

Chamid, A. (2024). Ekonomi Islam

Dalam Pandangan
Masyarakat Non Muslim:
Tinjauan Epistemologi,

Teologis, Dan Empiris. Bisnis-
Net Jurnal Ekonomi Dan Bisnis,
7(2), 429-434.
https:/ /doi.org/10.46576 /bn
.v7i2.5110

Dzikrulloh, D. (2021). Transformasi

Nilai Tauhid Dan Filosofis
Ibadah Pada Pengembangan
Ekonomi Islam. Izdihar: Jurnal
Ekonomi Syariah, 1(1), 35-68.
https:/ /doi.org/10.32764/iz

dihar.v1i1.1687
Ertanti, I, & Fahrazi, M. (2022).
Praktik Ijab-Kabul (Akad)

dalam Transaksi Jual Beli oleh
Masyarakat Banjar Ditinjau

dari  Prespektif = Hukum

Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

Ekonomi Islam. DIVERSI:
Jurnal  Hukum, 8(2), 358.
https:/ /doi.org/10.32503 / di
versi.v8i2.2960

Fadli Daud Abdullah, Ah. Fathonih,

Farida, P.

&  Mohamad  Athoillah.
(2023). Analisis Kajian Tafsir
Ahkam Tentang Kedudukan
Akad Pada
Lembaga Keuangan Syariah
At-Tahfidz:
Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan
Tafsir, 3(01), 52-69.
https:/ /doi.org/10.53649/ at-
tahfidz.v3i01.402

(2021). Eksistensi Akad

Muamalah

Di Indonesia.

Dalam  Transaksi  Keuangan
Syariah. Open Science
Framework.

https:/ /doi.org/10.31219/ osf
.i0/5c48p

Heriyanto, H., & Taufiq, T. (2024).

Jalil,

Nilai-Nilai Ekonomi dan
Etika Bisnis Dalam Perspektif
Islam. [Jimmi: Jurnal Ilmiah
Mahasiswa Multidisiplin, 1(1),
24-37.

https:/ /doi.org/10.71153 /ji
mmi.v1i1.99

A. (2023). Nilai
Transaksi Dalam Ekonomi
Syariah. Al-Mizan: Jurnal
Ekonomi Syariah, 6(1I).
https:/ /doi.org/10.54459/ al
mizan.v6ill.589

Filosofis

Kamaruddin, M. A., Sari, M., &

Riadi, J. (2021). Legitimasi
Akad Dalam Transaksi
Ekonomi Islam. AL-KHARA],

386



Khulwah, 7.

Maulana, N.

1(1), 39-61.
https:/ /doi.org/10.30863/alk
haraj.v1il.1544
(2024).
terhadap Komersialisasi dan
Akad dalam

Muamalah

Miskonsepsi

Komodifikasi
Fikih

Kontemporer (Analisis
Magqasidus Syariah). Co-Value

Jurnal Ekonomi Koperasi Dan

Kewirausahaan, 15(6).
https:/ /doi.org/10.59188/co
value.v15i6.4843

Lesmono, B., & Sudiarti, S. (2022).

Tafsir Potongan Ayat Pertama
Pada  Surat  Al-Maidah.
Mubeza, 11(1), 30-34.
https:/ /doi.org/10.54604/ m
bz.v11i1.53

Marlia, R., Wahyuni, S., & Suharyati,

H. (2025). Urgensi Filsafat
[Imu dalam Meneguhkan
Integritas dan Etika Profesi
Dosen. JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu
Pendidikan, 8(3), 2476-2481.
https:/ /doi.org/10.54371 /jii

p-v8i3.7099

Marzuki, M., & Marzuki, M. (2024).

Aktualisasi Prinsip Keadilan
Pada Akad  Murabahah
Dalam Menetapkan Margin
Keuntungan Di Lembaga
Keuangan Syariah. Jurnal
Ilmiah Ekonomi Islam, 10(1),
709.

https:/ /doi.org/10.29040/jiei
.v10i1.11936
(2022).
Implementasi

Pendekatan

Kritis Akad

Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

Qardh Pada  Perbankan
Syariah Di Indonesia. JASIE,
1(2).

https:/ /doi.org/10.31942/jse
.v1i2.7668

Maulida, Novita, & Siti Femilivia

Melati

Muh.

Muis,

Aisyah. (2024). Etika Bisnis
Islam: Implementasi Prinsip

Keadilan Dan Tanggung
Jawab  Dalam  Ekonomi
Syariah. El-Igthisadi  Jurnal
Hukum  Ekonomi  Syariah

Fakultas Hukum Dan Syariah,
49-61.
https:/ /doi.org/10.24252/ el-

iqthisady.vi.46740
Julia Roikhani. (2022).
Landasan Filosofi Ekonomi

Islam. Syarikat: Jurnal Rumpun
Ekonomi Syariah, 5(2), 192-197.
https:/ /doi.org/10.25299/sy
arikat.2022.vol5(2).9698

Rajib. (2025). Terbentuknya
Akad (Kontrak): Rukun Dan
Syarat  Akad.
Jurnal ~ Ilmiah ~ Mahasiswa
Hukum Ekonomi Syari’ah, 678-
695.
https://doi.org/10.24252 /iqt
ishaduna.vi.55087

B. (2021). ETIKA BISNIS
DALAM PRESPEKTIF
EKONOMI ISLAM. TA]DID:
Jurnal — Pemikiran  Keislaman
Dan Kemanusiaan, 5(1), 32-44.
https:/ /doi.org/10.52266/ ta
djid.v5i1.628

Igtishaduna:

Mukarromah, L., Bari, A., Abeli, A.,

& Auriya, N. (2024). Prinsip

387



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

Murabahah: Fondasi
Keuangan Islami Dalam
Transaksi Berbasis
Keuntungan. Prospeks:

Prosiding Pengabdian Ekonomi
Dan Keuangan Syariah, 2(2),
479-487.

https:/ /doi.org/10.32806/pp
5.v2i2.302

Mukhlis, M. (2024). Akad Dalam

Nadila, P.

Neni

Transaksi Keuangan Syari’ah
(Sistem Keuangan Syari’ah).
Qonun Igtishad EL Madani
Journal, 3(2), 55-63.
https:/ /doi.org/10.55438 /jqi
m.v3i2.114

(2024).  Indonesia
EKSISTENSI KONSEP
EKONOMI KLASIK PARA
TOKOH ISLAM. Jurnal Jendela
Inovasi Daerah, 7(2), 57-73.
https:/ /doi.org/10.56354/jen
delainovasi.v7i2.188

Hardiati, Fitriani, & Ilma
Miranti.  (2024).  Prinsip
Pembiayaan Akad
Mudharabah Di Lembaga

Keuangan Syariah. Holistik
Analisis Nexus, 1(5), 101-113.
https:/ /doi.org/10.62504 /ji
mr500

Nur Khusna, F., Rio Pane, A. &

Mufida, R. (2021). Tinjauan
Figh Muamalah Terhadap
Pelaksanaan Akad
Murabahah Pada Perbankan
Syariah. Kunuz: Journal of

Islamic Banking and Finance,
1(2), 61-73.

Putri,

Qurratulaini, 1.

https:/ /doi.org/10.30984 / ku
nuz.v1i2.49
Y. H, M. Zaidi Abdad, &

Nikmatullah. (2025). Etika:
Etika Distribusi Kekayaan
Dalam Pandangan Al-
Qur An. Jurnal Ilmiah
Akuntansi, Manajemen Dan
Ekonomi Islam (JAM-EKIS),
8(1), 455-468.

https:/ /doi.org/10.36085/ja
mekis.v8il.7598

(2024).  Nilai
Kejujuran dan Amanah dalam
Ekonomi dan Bisnis Islam. Al-
Igtishadiah: ~ Jurnal — Hukum
Ekonomi Syariah, 5(1), 80-100.
https:/ /doi.org/10.22373 /iqt
ishadiah.v5i1.5240

Retnowati, M. S., Faruqi, M. A, &

Ihsan, S. (2023). The Sources
of Islamic Law on the

Muamalah Concept About

Contract Viewed on
Philosophical Studies. Al-
Iktisab:  Journal —of Islamic

Economic Law, 7(1), 75-94.
https://doi.org/10.21111/ali
ktisab.v7i1.9961

Rizki, R. H. M. (2024). Tinjauan Fikih

Terhadap Akad Jual Beli
Tanpa Diikuti Pemindahaan
Kepemilikan Dalam Kajian
Ontologi, Epistemologi Dan
Jurnal
Ekonomi Syariah, 3(1).
https:/ /doi.org/10.59818/ tija
rah.v3i1.118

Aksiologi.  Tijarah:

388



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025

Rohmatulloh, B. & Jahidin. (2023). MAQASHID AL-SYARTAH:

Filosofi Dan Perwujudan
Prinsip-Prinsip (Mabdi)
Hukum Ekonomi Syariah;
Tahidullah, Al-‘Adalah, Al-
Amr Bi Al-Ma'ruf Wa Nahy
‘An Munkar, Dan Al-Birr Wa
Al-Tagqwa Dalam; Bagi Hasil

(Mudharabah Dan
Musyarakah). AL-IBANAH,
8(1), 59-70.

https:/ /doi.org/10.54801/iba
nah.v8il.160

Rudiansyah, R. (2020). Telaah

Gharar, Riba, dan Maisir
dalam Perspektif Transaksi
Ekonomi Islam. Al-Huqugq:
Journal of Indonesian Islamic
Economic  Law, 2(1), 98.
https://doi.org/10.19105/al
huquq.v2i1.2818

Setiadi, Janwari, Y., & Solihin, D.

(2023). teori dan filosofi akad
jasa dalam hukum ekonomi
syariah: Sharia economic law.
Jurnal Pelita Nusa, 3(1), 66-79.
https://doi.org/10.61612/jp
n.v3il.19

Sufiana Fahmi, Mukhtar Lutfi, &

Amiruddin K. (2025). Prinsip
Syariah dalam Pengelolaan
Akad  untuk  Transaksi
Ekonomi Islam. SANTRI:
Jurnal Ekonomi Dan Keuangan
Islam, 3(1), 62-73.
https:/ /doi.org/10.61132/sa
ntri.v3il.1233

Suhaimi, S., Rezi, M., & Rahman

Hakim, M. (2023). AL-

Teori dan Implementasi.
Sahaja, 2(1), 153-170.
https://doi.org/10.61159/sa
haja.v2i1.13

Susanto, D., Sabbar, S. D., & Luthfi,

M. (2025). Relevansi Dan
Implementasi Figh
Muamalah Dalam Transaksi
Ekonomi Modern. Sebi : Studi
Ekonomi Dan Bisnis Islam, 7(1),
09-18.

https:/ /doi.org/10.37567/ se
bi.v7i1.3390

Tohari, M., Ariansyah, A. F, &

Rahmani, Z. R. (2024).
Implementasi  Akhlak Al
Karimah Di Dalam Ekonomi
Islam: -.  Jurnal Bilgolam
Pendidikan Islam, 5(2), 1-12.
https:/ /doi.org/10.51672/jb
pi.v5i2.363

Yunilhamri, M. S.,, Wahyudi, W,,

Syahpawi, S., & Albahi, M.
(2024). Paradigma
Karakteristik Ekonomi
Syariah. At-Tawassuth: Jurnal
Ekonomi  Islam, 9(2), 329.
https:/ /doi.org/10.30829/ aje
1.v9i2.22989

389



