
Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

372 
 

         Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 

    https://iqtishod.staimasi.ac.id/index.php/JI 
 Vol. 4, No.2, Oktober 2025 

 

PENDAHULUAN 

Dalam konstruksi sistem 

ekonomi Islam (al-iqtiṣād al-islāmī), 

akad atau al-‘aqd memiliki posisi 

yang sangat vital. Ia menjadi fondasi 

utama dalam setiap transaksi 

(mu‘āmalah) yang dilakukan antar 

individu maupun institusi, baik 

dalam ruang lingkup sosial maupun 

komersial. Lebih dari sekadar 

kesepakatan formal, akad adalah 

cerminan dari nilai-nilai 

transendental dan etika Islam yang 

membentuk interaksi ekonomi 

secara utuh.(Jalil, 2023) Ketika 

ekonomi konvensional 

menitikberatkan pada mekanisme 

pasar bebas dan prinsip 

utilitarianisme yang berorientasi 

pada efisiensi dan rasionalitas 

individu, ekonomi Islam hadir 

Akad dalam Filsafat Ekonomi Islam 

 

Mohammad Syarifuddin Amarullah1 , A. Hasan Ridwan2, A. Yunus 
Rusyana3  

1,2,3UIN Sunan Gunung Djati Bandung 
Email: amarullahmh@gmail.com, ahmadhasanridwan@uinsgd.ac.id, 

ayiyunus@uinsgd.ac.id 

 
Info Artikel Abstract 

The concept of 'aqd (contract) has a central position in the 
building of al-fikr al-iqtiṣādī al-islāmī (Islamic economic 
philosophy), because it is the basis for legitimacy in economic 
interactions built on the principles of justice (al-'adālah) and 
willingness (al-tarāḍī). This research aims to examine the 
concept of contracts from the perspective of Islamic economic 
philosophy through a normative juridical approach with a 
literature study method. The results of the study show that 
contracts in Islam are not merely formal legal agreements, but 
are moral ties that reflect transcendental responsibility to God 
(ta'abbud). The contract becomes a manifestation of al-amānah, 
al-'adl, and al-maslahah values in Islamic economic practices. 
These findings reinforce the importance of revitalizing the 
concept of akad in designing an ethical and equitable Islamic 
economic system. 

Keyword:      Phylosophy, Aqad, Islamic Economy 

Sejarah Artikel: 
Diterima: 31 Juli 2025 
Direvisi: 23 September 2025 

Dipublikasikan: 
02 Oktober 2025 

e-ISSN: 2829-2960 
p-ISSN: 2829-8101 

DOI:  
https://doi.org/10.69768
/ji.v4i2.171 
 

https://iqtishod.staimasi.ac.id/index.php/JI
mailto:amarullahmh@gmail.com
mailto:ahmadhasanridwan@uinsgd.ac.id
mailto:ayiyunus@uinsgd.ac.id
https://doi.org/10.69768/ji.v4i2.171
https://doi.org/10.69768/ji.v4i2.171


Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

373 
 

dengan pendekatan yang integratif, 

di mana dimensi spiritual, moral, 

dan sosial menjadi satu kesatuan 

dalam aktivitas ekonomi. 

Secara terminologis, istilah al-

‘aqd berasal dari bahasa Arab yang 

berarti “ikatan” atau “perjanjian”. 

Dalam kerangka hukum Islam (al-

fiqh al-islāmī), al-‘aqd merujuk pada 

pertemuan dua kehendak atau irādah 

dari pihak-pihak yang bertransaksi 

yang menimbulkan akibat hukum. 

Akad tidak sekadar bentuk legal-

formal dari sebuah perjanjian, tetapi 

mengandung amanah (amānah), 

keadilan (‘adālah), dan 

pertanggungjawaban (mas’ūliyyah) 

kepada Allah SWT (Amalia, 2022). 

Oleh karena itu, akad memiliki 

karakteristik yang unik dan filosofis 

karena dibangun atas dasar nilai-

nilai yang bersifat rabbāniyyah 

(ketuhanan), insāniyyah 

(kemanusiaan), dan ijtimā‘iyyah 

(sosial). 

Dalam perkembangan sejarah 

hukum Islam, akad telah mengalami 

perluasan makna dan fungsi. Para 

ulama ushūl al-fiqh dan fuqahā’ telah 

membahasnya secara komprehensif 

dalam berbagai kitab fiqh al-

mu‘āmalāt. Akad menjadi instrumen 

utama dalam hampir seluruh bentuk 

transaksi, mulai dari jual beli (bay‘), 

sewa menyewa (ijārah), pinjam 

meminjam (qardh), pembiayaan 

(murābaḥah), hingga kemitraan usaha 

seperti muḍārabah dan musyārakah 

(Mukhlis, 2024). Akan tetapi, di 

tengah perkembangan institusi 

keuangan modern, termasuk 

lembaga keuangan syariah, akad 

kerap kali mengalami formalisasi 

yang berlebihan. Akad hanya 

dijadikan alat legalistik untuk 

memenuhi syarat kepatuhan syariah 

(sharī‘ah compliance) tanpa benar-

benar merepresentasikan nilai-nilai 

Islam yang substansial. 

Fenomena tersebut 

menunjukkan adanya keterputusan 

antara dimensi normatif dan filosofis 

dari konsep akad itu sendiri. Maka 

dari itu, perlu kiranya dilakukan 

upaya rekontekstualisasi konsep 

akad melalui pendekatan filsafat 

ekonomi Islam (al-fikr al-iqtiṣādī al-

islāmī). Filsafat ekonomi Islam tidak 

hanya membahas apa yang halal dan 

haram dalam transaksi, tetapi juga 

menggali dasar-dasar pemikiran dan 

nilai yang membentuk kerangka 

etika ekonomi dalam Islam 

(Retnowati et al., 2023). Dalam 

perspektif ini, akad tidak hanya 

dipahami sebagai kontrak hukum, 

melainkan juga sebagai perwujudan 

dari maqāṣid al-sharī‘ah (tujuan-

tujuan hukum Islam), yakni menjaga 

agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), 

akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-

nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). 

Kehadiran akad sebagai 

instrumen normatif sekaligus etis 

dalam sistem ekonomi Islam 

menjadi bagian penting dalam 

membentuk pasar yang adil (sūq 

‘ādil), pelaku usaha yang 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

374 
 

berintegritas (tajār mukhlis), serta 

transaksi yang mendatangkan 

keberkahan (barakah). Dalam konteks 

ini, keberadaan akad bukan hanya 

untuk meminimalkan risiko atau 

mengikat pihak-pihak dalam 

transaksi, tetapi juga sebagai sarana 

internalisasi nilai-nilai tauhid, 

kejujuran, dan tanggung jawab sosial 

(Heriyanto & Taufiq, 2024). Hal ini 

berbeda dengan paradigma ekonomi 

konvensional yang cenderung 

memisahkan antara etika dan 

aktivitas ekonomi. Padahal, dalam 

Islam, tidak ada dikotomi antara 

dunia dan akhirat, antara ibadah 

ritual dan aktivitas muamalah. 

Dalam tradisi Islam klasik, 

para ulama seperti Abū Ḥanīfah, 

Mālik ibn Anas, al-Shāfi‘ī, hingga Ibn 

Taymiyyah dan al-Ghazālī telah 

meletakkan dasar-dasar teoritis dan 

filosofis tentang pentingnya akad 

dalam menjaga keadilan sosial dan 

kestabilan ekonomi. Misalnya, al-

Ghazālī dalam karya 

monumentalnya Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn 

menyatakan bahwa semua aktivitas 

ekonomi termasuk jual beli, sewa 

menyewa, dan pinjam meminjam, 

apabila dilakukan atas dasar niat 

yang benar dan akad yang sah, maka 

bernilai ibadah (Nadila, 2024). Di 

sinilah letak keunikan filsafat 

ekonomi Islam yang tidak hanya 

mengejar efisiensi dan 

produktivitas, tetapi juga kesucian 

dan keberkahan transaksi. 

Dalam realitas kontemporer, 

berbagai bentuk akad telah 

digunakan secara luas oleh lembaga 

keuangan syariah dalam produk-

produknya seperti murābaḥah, ijārah, 

wakālah, kafālah, dan lain-lain. 

Namun, praktik di lapangan sering 

kali lebih fokus pada aspek legal 

formal tanpa memperhatikan 

substansi akad yang sejatinya adalah 

perjanjian moral.(Khulwah, 2024) 

Misalnya, dalam akad murābaḥah, 

sering kali lembaga keuangan hanya 

menjadikannya sebagai instrumen 

jual beli kredit biasa, tanpa 

melibatkan komitmen kejujuran 

dalam penetapan margin dan 

transparansi harga. Hal ini tentu 

bertentangan dengan semangat al-

ṣidq (kejujuran) dan al-tarāḍī 

(kerelaan) yang menjadi ruh dari 

akad dalam Islam. 

Lebih jauh, filsafat akad tidak 

bisa dilepaskan dari kesadaran akan 

al-tawḥīd (keesaan Tuhan) yang 

menjadi landasan seluruh aspek 

kehidupan dalam Islam, termasuk 

ekonomi. Ketika seseorang berakad, 

ia sejatinya sedang berkomitmen di 

hadapan Allah SWT, bukan sekadar 

berjanji kepada sesama manusia 

(Fadli Daud Abdullah et al., 2023). 

Oleh karena itu, pelanggaran 

terhadap akad tidak hanya dianggap 

sebagai wanprestasi (ta’akhkhur fī al-

wafā’), tetapi juga sebagai 

pelanggaran moral dan religius. 

Inilah yang dimaksud oleh para 

ulama ketika mengatakan bahwa 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

375 
 

“akad adalah ibadah dalam bentuk 

muamalah”. 

Dengan demikian, 

pemahaman terhadap akad dalam 

perspektif filsafat ekonomi Islam 

menjadi sangat penting, terlebih di 

era modern di mana interaksi 

ekonomi semakin kompleks dan 

kompetitif. Akad yang berlandaskan 

pada nilai spiritual dan etika Islam 

dapat menjadi solusi dalam 

membangun sistem ekonomi yang 

lebih berkeadilan, humanistik, dan 

berorientasi pada kemaslahatan (al-

maṣlaḥah al-‘āmmah) (Chamid, 2024). 

Hal ini tentu sangat relevan dengan 

semangat maqāṣid al-sharī‘ah yang 

menginginkan kesejahteraan lahir 

dan batin bagi umat manusia. 

Penelitian ini hadir untuk 

menjawab tantangan tersebut 

dengan menawarkan analisis 

mendalam mengenai konsep akad 

dalam filsafat ekonomi Islam melalui 

pendekatan yuridis normatif dan 

metode studi pustaka. Kajian ini 

tidak hanya mengkaji teks-teks 

hukum (nuṣūṣ fiqhiyyah), tetapi juga 

menggali makna filosofis dan nilai-

nilai moral yang menjadi dasar 

pembentukan akad. Dengan 

demikian, diharapkan kajian ini 

dapat memberikan kontribusi 

teoritis dan praktis dalam 

pengembangan ekonomi Islam yang 

lebih substantif dan aplikatif. 

Dalam konteks akademik, 

penelitian ini juga memiliki urgensi 

tersendiri. Selama ini, kajian tentang 

akad lebih banyak dilakukan dalam 

pendekatan fikih praktis atau studi 

keuangan syariah, namun belum 

banyak yang mengkaji dari 

perspektif filsafat ekonomi. Padahal, 

pendekatan filsafat ekonomi Islam 

sangat diperlukan untuk menjawab 

berbagai persoalan mendasar, 

seperti mengapa akad menjadi 

penting dalam Islam, bagaimana 

hubungan akad dengan nilai-nilai 

transendental, dan bagaimana 

merevitalisasi praktik akad agar 

tidak terjebak pada formalisme 

belaka. 

Lebih dari itu, penelitian ini 

juga berupaya memperkuat 

landasan normatif dan moral dalam 

perumusan kebijakan ekonomi 

Islam, baik di level mikro seperti 

lembaga keuangan syariah, maupun 

di level makro seperti sistem 

perbankan dan pasar modal syariah. 

Dengan memahami filosofi akad, 

maka para pelaku ekonomi dapat 

lebih sadar akan tanggung jawab 

spiritual dan sosial dalam 

menjalankan transaksi, bukan 

semata-mata mengejar keuntungan 

(ribḥ) atau pertumbuhan ekonomi 

(al-namā’). 

Akhirnya, perlu ditegaskan 

bahwa pemulihan makna hakiki dari 

akad dalam ekonomi Islam adalah 

bagian dari ikhtiar besar untuk 

mengembalikan ruh Islam dalam 

kehidupan ekonomi umat. 

Sebagaimana dinyatakan dalam Al-

Qur’an surah Al-Mā’idah ayat 1: “Yā 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

376 
 

ayyuhā alladzīna āmanū awfū bi al-

‘uqūd” (Wahai orang-orang yang 

beriman, penuhilah akad-akad itu), 

maka jelas bahwa penghormatan 

terhadap akad adalah bagian dari 

iman, dan pemenuhannya adalah 

wujud ketaatan kepada Allah SWT. 

Bagian Pendahuluan harus 

dapat menjelaskan latar belakang 

permasalahan yang akan 

diselesaikan dan tujuan penelitian, 

serta landasan teori yang mendasari 

penulisan sebuah artikel. Rujukan 

sumber teori ditulis menggunakan 

format bodynote/innote. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan jenis 

yuridis normatif, yaitu pendekatan 

yang bertumpu pada analisis 

terhadap teks-teks normatif seperti 

literatur ilmiah terkait akad dan 

filsafat. Sumber data utama adalah 

sumber-sumber pustaka, baik 

primer maupun sekunder, yang 

kemudian dianalisis secara 

deskriptif dan filosofis. 

Analisis dilakukan secara 

hermeneutik-filosofis untuk 

menangkap makna mendalam di 

balik konstruksi hukum akad dalam 

Islam, serta pendekatan maqāṣid al-

sharī‘ah untuk melihat bagaimana 

nilai-nilai luhur Islam 

terinternalisasi dalam struktur dan 

fungsi akad. 

 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konsep Dasar Filosofis Akad 

Dalam kerangka hukum 

Islam (al-fiqh al-islāmī), istilah akad 

atau al-‘aqd memegang peran sentral 

dalam mengatur hubungan hukum 

antara dua pihak atau lebih dalam 

urusan mu‘āmalah māliyyah (interaksi 

keuangan). Secara etimologis, al-‘aqd 

berasal dari akar kata ‘aqada – ya‘qidu 

– ‘aqdan yang berarti “mengikat” 

atau “menguatkan”. Makna ini 

mengandung implikasi bahwa akad 

adalah ikatan yang tidak hanya lahir 

dari kehendak dua belah pihak, 

tetapi juga memiliki kekuatan 

hukum dan moral untuk 

dipatuhi.(Muh. Rajib, 2025) 

Secara terminologis, para 

ulama mendefinisikan al-‘aqd 

sebagai: 

ارتباط الإيجاب بالقبول على وجه مشروع يثبت أثره  

 في المعقود عليه

“Hubungan antara ijab dan qabul 

dalam bentuk yang disyariatkan 

yang menetapkan akibat hukum 

pada objek akad.” 

Definisi tersebut 

menunjukkan bahwa inti dari akad 

adalah adanya kesepakatan (al-

tarāḍī) antara dua kehendak (al-

irādah) yang disampaikan melalui 

pernyataan ijab (penawaran) dan 

qabul (penerimaan), dengan syarat 

bahwa kesepakatan tersebut 

dilakukan secara mashrū‘ (sesuai 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

377 
 

syariat), serta menyangkut objek 

yang halal dan sah menurut 

ketentuan hukum Islam.(Farida, 

2021) Dengan kata lain, akad bukan 

hanya sekadar “perjanjian” dalam 

pengertian hukum positif, tetapi 

juga perwujudan dari komitmen 

moral dan spiritual yang mengikat 

pelakunya, baik secara horizontal 

kepada manusia, maupun secara 

vertikal kepada Allah SWT. 

Dalam konteks yang lebih 

luas, akad juga dipandang sebagai 

bagian dari amanah (al-amānah), di 

mana setiap pihak yang terlibat 

dalam transaksi memikul tanggung 

jawab moral terhadap isi dan 

pelaksanaan akad. Hal ini 

sebagaimana firman Allah SWT 

dalam QS. Al-Mā’idah: 1: 

 ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنوُا أوَْفوُا باِلْعقُوُدِ 
“Wahai orang-orang yang beriman, 

penuhilah akad-akad itu.” 

Ayat tersebut tidak hanya 

menjadi dasar normatif (al-asās al-

syar‘ī) bagi keabsahan akad, tetapi 

juga menunjukkan dimensi 

keimanan dalam pelaksanaan setiap 

perjanjian. Pemenuhan akad adalah 

bagian dari integritas spiritual 

seorang Muslim.(Lesmono & 

Sudiarti, 2022) Maka, kegagalan 

untuk menunaikan akad bukan 

hanya berimplikasi hukum, tetapi 

juga merupakan pelanggaran 

terhadap perintah agama. 

Dalam filsafat ekonomi Islam 

(al-fikr al-iqtiṣādī al-islāmī), akad 

memiliki makna yang lebih dalam 

daripada sekadar instrumen legal. Ia 

merupakan manifestasi dari 

hubungan harmonis antara prinsip 

al-tawḥīd (keesaan Tuhan), al-‘adālah 

(keadilan), al-amānah (kepercayaan), 

dan al-mas’ūliyyah (tanggung jawab) 

dalam interaksi 

ekonomi.(Rohmatulloh & Jahidin, 

2023) Filsafat Islam tidak 

memisahkan antara aspek lahiriah 

(al-ẓāhir) dan batiniah (al-bāṭin), 

antara formalitas hukum dan nilai-

nilai spiritual. 

Pertama, dalam dimensi al-

tawḥīd, setiap transaksi ekonomi, 

termasuk akad, harus 

mencerminkan keesaan Allah 

sebagai pusat orientasi 

tindakan.(Dzikrulloh, 2021) Dengan 

menyadari bahwa setiap aktivitas 

berada dalam pengawasan Allah (al-

raqīb), pelaku akad tidak akan 

semata-mata mengejar keuntungan 

duniawi, tetapi juga keberkahan (al-

barakah) dan keridaan-Nya. Akad 

menjadi sarana aktualisasi nilai 

tauhid dalam ruang ekonomi. 

Kedua, dalam aspek al-

‘adālah, akad berfungsi untuk 

memastikan bahwa hak dan 

kewajiban para pihak berada dalam 

posisi yang setara. Keadilan dalam 

akad tidak hanya tercermin dalam isi 

perjanjian, tetapi juga dalam 

prosesnya   mulai dari penetapan 

harga, transparansi informasi, 

hingga kebebasan dalam membuat 

keputusan.(Marzuki & Marzuki, 

2024) Prinsip lā dharara wa lā ḍirār 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

378 
 

(tidak boleh saling merugikan) 

menjadi panduan etis yang 

membentengi akad dari unsur 

manipulasi dan ketimpangan. 

Ketiga, dalam hal al-amānah, 

pelaku akad harus menjaga 

integritas dan niatnya dalam 

menjalankan isi perjanjian. 

Kejujuran (al-ṣidq) dan keterbukaan 

(al-ṣarāḥah) adalah bagian dari 

amanah tersebut. Rasulullah SAW 

bersabda: 

قاَ، فإَنِْ صَدقَاَ  البيَ ِعاَنِ باِلخِياَرِ مَا لمَْ يَتفَرََّ

وَبَيَّناَ بوُرِكَ لَهُمَا فيِ بَيْعِهِمَا، وَإنِْ كَتمََا  

 وَكَذبَاَ مُحِقتَْ برََكَةُ بيَْعِهِمَا 
(HR. Bukhari dan Muslim) 

“Penjual dan pembeli berada dalam 

hak memilih selama belum berpisah. 

Jika keduanya jujur dan 

menjelaskan, maka akan diberkahi 

transaksi mereka. Namun jika 

menyembunyikan dan berdusta, 

maka akan dihapus 

keberkahannya.” 

Hadis ini menegaskan bahwa 

akad yang dilandasi amanah dan 

kejujuran akan membawa 

keberkahan, sedangkan akad yang 

diselimuti kebohongan akan 

kehilangan nilai 

spiritualnya.(Qurratulaini, 2024) 

Keempat, dalam prinsip al-

mas’ūliyyah, akad mengandung 

beban tanggung jawab yang tidak 

hanya terbatas pada ranah hukum 

dunia, tetapi juga akan 

dipertanggungjawabkan di 

akhirat.(Sufiana Fahmi et al., 2025) 

Oleh karena itu, setiap pelaku akad 

harus menyadari bahwa mereka 

tidak hanya bertanggung jawab 

kepada pihak lain, tetapi juga 

kepada Allah SWT. Dalam konteks 

ini, akad menjadi bentuk ibadah 

(‘ibādah), yaitu ibadah dalam bentuk 

sosial dan ekonomi. 

Selain itu, dasar filosofis akad 

juga berkaitan erat dengan konsep 

maqāṣid al-sharī‘ah (tujuan-tujuan 

syariat), di mana akad bertujuan 

menjaga lima hal pokok: agama, 

jiwa, akal, keturunan, dan harta. 

Dengan demikian, akad tidak boleh 

mengandung unsur yang 

membahayakan (ḍarar), menzalimi 

(ẓulm), atau memanipulasi pihak 

lain.(Suhaimi et al., 2023) Akad harus 

menjadi instrumen yang menjamin 

maslahat (al-maṣlaḥah) bagi semua 

pihak dan mencegah kerusakan (al-

mafsadah). 

Dengan dasar filosofis ini, 

maka akad dalam Islam tidak boleh 

dijadikan alat untuk membenarkan 

kepentingan sepihak atau 

mengeksploitasi pihak lain. 

Sebaliknya, akad harus menjadi jalan 

untuk mewujudkan tatanan 

ekonomi yang inklusif, adil, dan 

bermartabat.(Setiadi et al., 2023) 

Konsep ini sejalan dengan visi al-

‘umrān (pembangunan peradaban) 

dalam pemikiran Ibnu Khaldun, di 

mana interaksi ekonomi yang baik 

adalah pilar penting dalam 

membangun masyarakat yang 

makmur dan sejahtera. 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

379 
 

Dengan pemahaman yang 

mendalam terhadap pengertian dan 

dasar filosofis akad, kita dapat 

melihat bahwa sistem ekonomi Islam 

tidak hanya menyuguhkan kerangka 

legal formal, tetapi juga membangun 

landasan etis dan spiritual yang 

menyeluruh. Akad tidak sekadar 

dokumen atau formalitas, tetapi 

merupakan kesepakatan yang 

hidup, mengikat secara hukum dan 

hati nurani.(Melati Julia Roikhani, 

2022) Maka, menghidupkan kembali 

ruh akad dalam praktik ekonomi 

kontemporer adalah langkah 

penting dalam meraih keberkahan 

(barakah) dan keadilan sejati dalam 

kehidupan bermuamalah. 

 

Fungsi Akad dalam Sistem Ekonomi 

Islam 

Dalam kerangka sistem ekonomi 

Islam (al-niẓām al-iqtiṣādī al-islāmī), 

akad atau al-‘aqd memiliki peranan 

yang fundamental sebagai 

instrumen hukum sekaligus moral 

dalam mengatur hubungan 

antarindividu dalam aktivitas 

ekonomi. Al-‘aqd tidak hanya 

diposisikan sebagai perjanjian 

formal yang mengikat secara hukum 

(al-zāmir al-qānūnī), tetapi juga 

sebagai mekanisme internalisasi 

nilai-nilai Islam dalam ranah sosial 

dan ekonomi.(Atikah et al., 2025) Di 

sinilah letak keunikan sistem 

ekonomi Islam yang memadukan 

antara aspek hukum positif dan 

dimensi spiritual (rūḥīyyah) dalam 

satu entitas transaksional. 

a. Fungsi Legal: Mengikat dan 

Melindungi Hak-Hak Pihak 

yang Bertransaksi 

Fungsi pertama dari akad adalah 

sebagai alat legal yang sah secara 

syar‘i (wasīlah shar‘iyyah) untuk 

menetapkan hak dan kewajiban 

antara dua pihak atau lebih dalam 

suatu transaksi. Dengan adanya ijab 

dan qabul (al-ījāb wa al-qabūl), para 

pihak terikat dalam suatu 

kesepakatan yang melahirkan akibat 

hukum yang mengikat. Inilah yang 

menjadi dasar legitimasi dari setiap 

kontrak dalam Islam.(Kamaruddin 

et al., 2021) Ulama fikih menegaskan 

bahwa setiap al-‘aqd al-mashrū‘ (akad 

yang sah menurut syariat) 

menimbulkan konsekuensi hukum 

yang harus ditunaikan sesuai 

dengan isi perjanjian. 

Fungsi ini berperan penting 

dalam mencegah terjadinya sengketa 

(nizā‘) di kemudian hari. Ketika 

terjadi perselisihan, maka isi akad 

dapat dijadikan sebagai rujukan 

utama untuk menyelesaikan konflik. 

Oleh karena itu, al-wuḍūḥ (kejelasan) 

dan al-taḥdīd (ketepatan isi akad) 

menjadi syarat penting dalam setiap 

perjanjian yang dilakukan. 

 

b. Fungsi Etika: Mewujudkan 

Prinsip Kejujuran dan 

Keadilan 

Dalam ekonomi Islam, akad tidak 

boleh dilepaskan dari nilai-nilai etika 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

380 
 

Islam yang agung. Akad menjadi 

alat untuk mewujudkan al-ṣidq 

(kejujuran), al-‘adālah (keadilan), dan 

al-amānah (tanggung jawab). Sebuah 

akad yang dilakukan tanpa landasan 

etika dan keikhlasan berpotensi 

menimbulkan ketimpangan dan 

kezaliman (ẓulm).(Maulida et al., 

2024) Oleh sebab itu, setiap akad 

harus dilandasi oleh prinsip al-tarāḍī 

(kerelaan bersama), sebagaimana 

dinyatakan dalam firman Allah 

SWT: 

 إِلََّّ أنَْ تكَُونَ تجَِارَةً عَنْ ترََاضٍ مِنْكُمْ 
“Kecuali jika itu perdagangan yang 

dilakukan atas dasar kerelaan di 

antara kamu.” (QS. An-Nisā’: 29) 

Ayat ini menunjukkan bahwa 

akad dalam ekonomi Islam bukanlah 

paksaan atau jebakan legal, 

melainkan ekspresi dari kehendak 

bebas dan kesadaran moral setiap 

pelaku ekonomi.(Abrar Za, 2024) 

Dengan demikian, akad menjadi 

instrumen untuk menjaga al-karāmah 

al-insāniyyah (martabat 

kemanusiaan) dalam transaksi. 

c. Fungsi Sosial: Menjaga 

Keseimbangan dan 

Kemaslahatan Bersama 

Fungsi berikutnya dari akad 

adalah membangun dan menjaga 

hubungan sosial yang harmonis 

dalam masyarakat. Dalam Islam, 

setiap transaksi ekonomi diposisikan 

sebagai bagian dari ibadah sosial 

(‘ibādah ijtimā‘iyyah) yang bertujuan 

menciptakan kesejahteraan bersama 

(al-maṣlaḥah al-‘āmmah).(Ertanti & 

Fahrazi, 2022) Dengan adanya akad 

yang sah dan adil, masyarakat akan 

merasa aman, hak-haknya terjaga, 

dan rasa saling percaya (al-thiqah al-

mutabādalah) akan tumbuh dalam 

lingkungan sosial. 

Sebagai contoh, dalam akad 

muḍārabah (kemitraan usaha antara 

pemilik modal dan pengelola), 

tercipta hubungan saling 

membutuhkan yang mendidik 

masyarakat untuk tidak hanya 

mengejar keuntungan pribadi, tetapi 

juga memperhatikan risiko dan 

tanggung jawab bersama.(Neni 

Hardiati et al., 2024) Demikian pula 

dalam akad wakālah (perwakilan), 

seseorang belajar untuk 

menyerahkan amanah kepada orang 

lain dengan penuh kepercayaan, 

yang pada akhirnya memperkuat 

struktur sosial yang sehat dan 

kooperatif. 

d. Fungsi Spiritual: Sarana 

Mendekatkan Diri kepada 

Allah SWT 

Dalam perspektif Islam, tidak 

ada dikotomi antara ibadah ritual 

dan ibadah sosial. Akad yang 

dilakukan dengan niat yang tulus, 

cara yang halal, serta tujuan yang 

baik akan bernilai ibadah di sisi 

Allah SWT. Rasulullah SAW pernah 

bersabda: 

 إِنَّمَا الأعَْمَالُ باِلن يَِّاتِ 
“Sesungguhnya setiap amal 

tergantung pada niatnya.” (HR. 

Bukhārī dan Muslim) 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

381 
 

Dengan niat yang benar dan 

kesungguhan untuk menunaikan 

akad dengan jujur, maka aktivitas 

ekonomi seperti jual beli, sewa 

menyewa, hingga pembiayaan 

usaha dapat bernilai ibadah. Di 

sinilah fungsi spiritual dari akad: 

menjadi jembatan antara aktivitas 

duniawi dan tujuan ukhrawi (al-

ghāyah al-ukhrawiyyah).(Muis, 2021) 

Transaksi ekonomi tidak lagi dilihat 

sebagai aktivitas profan, tetapi 

sebagai ladang pahala dan sarana 

taqarrub ilā Allāh (mendekatkan diri 

kepada Allah). 

e. Fungsi Ekonomi: Mendorong 

Pertumbuhan dan Distribusi 

Kekayaan 

Akad juga berfungsi sebagai 

penggerak ekonomi dalam sistem 

Islam. Berbagai akad seperti bay‘ 

(jual beli), ijārah (sewa), muḍārabah, 

dan musyārakah mendorong 

mobilitas modal, produktivitas 

usaha, dan sirkulasi kekayaan 

(tadāwul al-amwāl). Islam sangat 

menekankan pentingnya perputaran 

kekayaan agar tidak hanya beredar 

di kalangan orang-orang kaya saja, 

sebagaimana dalam QS. Al-Ḥasyr: 7: 

 كَيْ لََّ يكَُونَ دوُلَةً بَيْنَ الْأغَْنيِاَءِ مِنْكُمْ 
“Agar harta itu tidak beredar di 

antara orang-orang kaya saja di 

antara kalian.” 

Akad memungkinkan orang-

orang yang tidak memiliki modal 

besar untuk tetap terlibat dalam 

aktivitas ekonomi melalui kemitraan 

yang adil.(Putri et al., 2025) Hal ini 

menciptakan pemerataan ekonomi 

(al-‘adl al-iqtiṣādī) dan mengurangi 

kesenjangan sosial (al-tafāwut al-

ijtimā‘ī). 

f. Fungsi Preventif: 

Menghindari Unsur Riba, 

Gharar, dan Zulm 

Salah satu tujuan utama dari 

keberadaan akad dalam ekonomi 

Islam adalah sebagai penghalang 

terhadap praktik ekonomi yang 

merusak, seperti al-ribā (riba), al-

gharar (ketidakjelasan), dan al-ẓulm 

(ketidakadilan).(Rudiansyah, 2020) 

Dengan akad yang jelas, transparan, 

dan saling menguntungkan, risiko 

terjadinya eksploitasi dan 

ketidakadilan dapat diminimalkan. 

Misalnya, dalam akad jual beli, 

Islam mewajibkan kejelasan barang, 

harga, dan kesepakatan yang adil 

agar tidak terjadi gharar atau jahālah 

(ketidaktahuan). Dalam akad 

pembiayaan, Islam menganjurkan 

pembagian risiko dan tanggung 

jawab agar tidak terjadi pengalihan 

risiko secara sepihak yang 

merugikan salah satu pihak. 

Dengan demikian, akad dalam 

Islam bukan hanya sarana transaksi, 

tetapi juga sebagai mekanisme 

pengendalian moral (raqābah 

dhātīyyah) terhadap perilaku 

ekonomi yang menyimpang.(Aziz et 

al., 2024) Hal ini menjadi bagian dari 

sistem proteksi sosial dalam Islam 

yang tidak hanya menunggu 

intervensi negara, tetapi dibangun 

atas dasar kesadaran individu. 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

382 
 

Dari berbagai fungsi di atas, 

terlihat jelas bahwa akad dalam 

sistem ekonomi Islam memainkan 

peran yang sangat kompleks dan 

integral.(Awalia et al., 2021) Ia bukan 

hanya alat hukum yang mengatur 

hubungan antara pelaku ekonomi, 

tetapi juga sarana etika, sosial, 

spiritual, dan ekonomi dalam 

mewujudkan sistem ekonomi yang 

adil, bermartabat, dan 

berkeseimbangan. 

Ketika akad dipahami secara 

mendalam dan diaplikasikan sesuai 

prinsip maqāṣid al-sharī‘ah, maka ia 

dapat menjadi pondasi yang kokoh 

dalam membangun sistem ekonomi 

Islam yang tidak hanya unggul dari 

segi teknis, tetapi juga membawa 

nilai-nilai kemanusiaan dan 

keberkahan.(Rizki, 2024) Maka, 

tugas kita sebagai umat Islam adalah 

tidak hanya memahami akad sebagai 

kontrak formal, tetapi juga sebagai 

amanah yang harus ditunaikan 

dengan jujur, adil, dan bertanggung 

jawab demi dunia yang lebih 

beradab dan akhirat yang lebih 

cerah. 

 

Kritik dan Relevansi Filsafat Akad 

Saat Ini 

Dalam dinamika 

perkembangan ekonomi modern, 

khususnya dalam ranah al-iqtiṣād al-

islāmī (ekonomi Islam), konsep akad 

atau al-‘aqd telah mengalami 

transformasi yang signifikan. Di satu 

sisi, ia menjadi instrumen utama 

dalam transaksi-transaksi keuangan 

syariah, namun di sisi lain, esensi 

filosofisnya semakin tergerus oleh 

tuntutan legal-formal dan 

kepentingan institusional.(Susanto 

et al., 2025) Hal ini menimbulkan 

berbagai kritik mendasar terhadap 

bagaimana akad dipahami dan 

dipraktikkan di era kontemporer. 

 

Kritik terhadap Formalisasi Akad 

dalam Lembaga Keuangan Syariah 

Salah satu kritik utama 

terhadap praktik akad saat ini adalah 

adanya kecenderungan formalisasi 

yang berlebihan. Akad sering kali 

diperlakukan hanya sebagai kontrak 

legal yang sah secara hukum positif 

(al-ḥukm al-qānūnī), tanpa 

memperhatikan substansi etis dan 

spiritual yang mendasarinya.(Nur 

Khusna et al., 2021) Dalam banyak 

kasus, akad hanya menjadi dokumen 

administratif untuk memenuhi 

ketentuan sharī‘ah compliance, tanpa 

diiringi dengan komitmen moral (al-

mas’ūliyyah al-akhlāqiyyah) dari para 

pihak yang berakad. 

Misalnya, dalam akad 

murābaḥah, banyak lembaga 

keuangan syariah yang 

menjadikannya sekadar instrumen 

jual beli kredit yang menguntungkan 

institusi. Padahal, dalam maqṣūd 

syar‘i (maksud hukum Islam), 

murābaḥah harus dilakukan atas 

dasar transparansi harga (al-ṣarāḥah 

fī al-tsaman) dan kejujuran dalam 

penetapan margin keuntungan (al-



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

383 
 

ṣidq fī taḥdīd al-ribḥ). Ketika prinsip-

prinsip ini diabaikan, maka akad 

kehilangan rūḥuhū al-islāmiyyah (jiwa 

keislamannya) dan hanya menjadi 

produk pasar yang bersifat 

komersial. 

Kritik ini juga diarahkan pada 

praktik akad musyārakah dan 

muḍārabah yang seharusnya 

berlandaskan pada prinsip al-

taḥāmul wa al-musāhamah (bagi risiko 

dan kontribusi 

bersama).(Mukarromah et al., 2024) 

Namun dalam implementasinya, 

seringkali akad-akad tersebut 

dimodifikasi sedemikian rupa agar 

menyerupai sistem utang-piutang 

dalam ekonomi konvensional, di 

mana risiko hanya ditanggung satu 

pihak. Hal ini bertentangan dengan 

semangat keadilan (al-‘adālah) yang 

menjadi fondasi utama al-‘aqd dalam 

Islam. 

 

Kritik terhadap Ketiadaan Orientasi 

Maqāṣid al-Sharī‘ah 

Kritik lain yang cukup serius 

adalah lemahnya orientasi maqāṣid 

al-sharī‘ah (tujuan-tujuan syariat) 

dalam perumusan dan implementasi 

akad. Banyak akad yang sah secara 

tekstual, namun gagal mewujudkan 

keadilan substansial. Sebagai contoh, 

praktik akad ijārah muntahiyah bi al-

tamlīk (sewa berujung kepemilikan) 

yang dalam praktiknya dapat 

memindahkan seluruh beban risiko 

kepada penyewa, sementara 

lembaga keuangan tetap 

memperoleh keuntungan tetap, 

bahkan ketika barang belum 

dimanfaatkan. Ini bertentangan 

dengan prinsip lā ẓarara wa lā ḍirār 

(tidak membahayakan dan tidak 

saling merugikan), serta prinsip taqās 

al-ghunm wa al-khasārah (berbagi 

untung dan rugi) dalam 

Islam.(Maulana, 2022) 

Apabila praktik akad hanya 

mengejar legalitas dan keuntungan 

(al-ribḥ), maka ia akan menjauh dari 

cita-cita luhur syariah, yaitu 

mewujudkan keadilan sosial (al-

‘adālah al-ijtimā‘iyyah), perlindungan 

hak asasi manusia, dan distribusi 

kekayaan yang berimbang. Dalam 

konteks ini, akad telah kehilangan 

relevansinya sebagai sarana taqrīb ilā 

Allāh (pendekatan kepada Allah), 

dan berubah menjadi alat transaksi 

kapitalistik yang dibungkus secara 

syar‘i. 

 

Relevansi Filsafat Akad dalam 

Konteks Kontemporer 

Meskipun banyak kritik yang 

disampaikan, konsep akad tetap 

memiliki relevansi tinggi dalam 

menjawab tantangan ekonomi 

kontemporer, asalkan ia didekati 

secara komprehensif tidak hanya 

secara fiqhiyyah, tetapi juga secara 

falsafiyyah (filosofis). 

a. Kembali ke Nilai-Nilai 

Tauhid dan Etika 

Relevansi utama dari filsafat akad 

adalah kemampuannya untuk 

mengembalikan transaksi ekonomi 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

384 
 

ke dalam kerangka nilai al-tawḥīd 

(keesaan Tuhan). Di tengah dunia 

yang serba materialistik dan 

berorientasi pada profit, filsafat akad 

mengajarkan bahwa setiap 

kesepakatan ekonomi adalah bentuk 

tanggung jawab spiritual dan moral, 

bukan hanya kontrak bisnis. Ketika 

seorang Muslim melakukan akad, ia 

menyadari bahwa Allah adalah al-

Shahīd (Maha Menyaksikan) atas 

seluruh niat dan 

perbuatannya.(Tohari et al., 2024) 

Kesadaran ini sangat penting untuk 

menumbuhkan al-raqābah al-

dhātiyyah (pengawasan diri) dalam 

sistem ekonomi. 

b. Mewujudkan Ekonomi yang 

Adil dan Berkelanjutan 

Filsafat akad juga sangat relevan 

dalam mendukung visi ekonomi 

yang adil, berkelanjutan, dan 

berpihak pada masyarakat luas. 

Ketika prinsip al-‘adālah, al-amānah, 

dan al-maslahah dijadikan ruh dari 

setiap akad, maka sistem ekonomi 

tidak akan jatuh ke dalam praktik 

eksploitatif, spekulatif, atau 

manipulatif.(Yunilhamri et al., 2024) 

Filsafat akad dapat membimbing 

pelaku ekonomi untuk lebih 

bertanggung jawab secara sosial dan 

menghindari kontrak yang 

menguntungkan satu pihak secara 

tidak adil. 

Konsep seperti musyārakah dan 

muḍārabah jika diterapkan dengan 

benar, mampu menciptakan 

ekosistem usaha yang inklusif, 

kolaboratif, dan menjauh dari 

monopoli (al-iḥtikār) serta dominasi 

pihak kuat atas pihak lemah. Akad-

akad ini mencerminkan filosofi Islam 

tentang keseimbangan hak dan 

kewajiban dalam kehidupan 

ekonomi. 

c. Mendorong Etika dan 

Keadaban dalam Praktik 

Bisnis 

Relevansi lain dari filsafat akad 

adalah kemampuannya untuk 

membangun budaya bisnis yang 

beretika (al-akhlāq al-tijārīyyah). Di 

tengah krisis integritas dan trust 

deficit dalam dunia bisnis modern, 

filsafat akad menekankan pentingnya 

kejujuran (al-ṣidq), keterbukaan (al-

ṣarāḥah), dan saling ridha (al-riḍā al-

mutabādalah).(Marlia et al., 2025) 

Nilai-nilai ini penting untuk 

menumbuhkan pasar yang sehat, 

kompetitif, dan saling 

menguntungkan. 

Kritik terhadap praktik dan 

pemahaman akad saat ini harus 

diterima sebagai panggilan untuk 

melakukan perbaikan dan 

perenungan mendalam terhadap 

fondasi etika dan nilai dari sistem 

ekonomi Islam. Filsafat akad 

bukanlah sekadar warisan teoritik 

dari khazanah klasik, tetapi 

merupakan pedoman hidup yang 

kontekstual dan adaptif terhadap 

perubahan zaman. 

Untuk itu, dibutuhkan 

pendekatan yang integratif dalam 

mengembangkan konsep akad yakni 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

385 
 

dengan tidak hanya memperhatikan 

bentuk dan redaksi hukumnya, 

tetapi juga memahami dan 

menghidupkan ruh etika, 

spiritualitas, dan maqāṣid-nya. 

Dengan cara ini, akad akan kembali 

menjadi pondasi kuat dalam 

membangun ekonomi Islam yang 

adil, beretika, dan berkelanjutan 

(musta dāmah), sebagaimana dicita-

citakan oleh syariah. 

 

KESIMPULAN 

Konsep akad (العقد) dalam filsafat 

ekonomi Islam tidak hanya 

berfungsi sebagai instrumen legal 

dalam transaksi muamalah, tetapi 

juga merepresentasikan dimensi etis, 

spiritual, dan sosial dari ajaran Islam 

dalam kehidupan ekonomi. Akad 

merupakan refleksi dari prinsip-

prinsip luhur seperti al-taʿāwun 

(kerja sama), al-ʿadālah (keadilan), al-

amānah (kepercayaan), dan al-riḍā al-

mutabādalah (kerelaan timbal balik). 

Realitas praktik kontemporer 

menunjukkan adanya 

kecenderungan penyempitan makna 

akad menjadi sekadar kontrak formal 

yang tunduk pada legalitas 

formalistik, tanpa memperhatikan 

nilai-nilai substansial yang menjadi 

ruh syariat. Kecenderungan ini 

menimbulkan berbagai kritik 

epistemologis dan praksis, terutama 

dalam sistem keuangan syariah yang 

kerap kali mengedepankan sharīʿah 

compliance daripada maqāṣid al-

sharīʿah. Maka dari itu, revitalisasi 

filsafat akad menjadi sangat penting 

agar sistem ekonomi Islam tidak 

kehilangan arah moral dan 

sosialnya. Dengan mengintegrasikan 

pendekatan yuridis dan filosofis 

dalam memahami serta menerapkan 

akad, ekonomi Islam dapat 

berkembang menjadi sistem yang 

adil, berkelanjutan, dan berorientasi 

pada kemaslahatan umat secara 

holistik. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abrar Za, T. (2024). Etika Transaksi 

Bisnis Perspektif Islam 

(Penerapan di Lembaga 

Keuangan Syari’ah). 

ISTIKHLAF: Jurnal Ekonomi, 

Perbankan Dan Manajemen 

Syariah, 6(1), 1–13. 

https://doi.org/10.51311/isti

khlaf.v6i1.532 

Amalia, F. A. (2022). Hukum Akad 

Syariah. Islamitsch Familierecht 

Journal, 3(01), 68–81. 

https://doi.org/10.32923/ifj.

v3i01.2454 

Atikah, I., Janwari, Y., & 

Hasanuddin, M. (2025). The 

Concepts of Wa’ad and Aqad 

in Islamic Economic Policy 

and Their Implications for 

Sharia Compliance in The 

Modern Banking System. 

IQTISHOD: Jurnal Pemikiran 

Dan Hukum Ekonomi Syariah, 

4(1), 39–51. 

https://doi.org/10.69768/ji.v

4i1.72 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

386 
 

Awalia, R., Windayani, M., & 

Wardiana, I. (2021). 

Peran,Fungsi,Dan Urgensi 

Akidah Dalam Perkembangan 

Ekonomi Syariah. Open Science 

Framework. 

https://doi.org/10.31219/osf

.io/uypt3 

Aziz, A., Haq, A. M., Masse, Abd. R. 

A., & Fatmawati, F. (2024). 

TRANSAKSI DALAM 

SISTEM KEUANGAN 

SYARI’AH. Jurnal Akuntansi, 

Keuangan, Perpajakan Dan Tata 

Kelola Perusahaan, 1(3), 145–

154. 

https://doi.org/10.59407/jak

pt.v1i3.370 

Chamid, A. (2024). Ekonomi Islam 

Dalam Pandangan 

Masyarakat Non Muslim: 

Tinjauan Epistemologi, 

Teologis, Dan Empiris. Bisnis-

Net Jurnal Ekonomi Dan Bisnis, 

7(2), 429–434. 

https://doi.org/10.46576/bn

.v7i2.5110 

Dzikrulloh, D. (2021). Transformasi 

Nilai Tauhid Dan Filosofis 

Ibadah Pada Pengembangan 

Ekonomi Islam. Izdihar: Jurnal 

Ekonomi Syariah, 1(1), 35–68. 

https://doi.org/10.32764/iz

dihar.v1i1.1687 

Ertanti, I., & Fahrazi, M. (2022). 

Praktik Ijab-Kabul (Akad) 

dalam Transaksi Jual Beli oleh 

Masyarakat Banjar Ditinjau 

dari Prespektif Hukum 

Ekonomi Islam. DIVERSI : 

Jurnal Hukum, 8(2), 358. 

https://doi.org/10.32503/di

versi.v8i2.2960 

Fadli Daud Abdullah, Ah. Fathonih, 

& Mohamad Athoillah. 

(2023). Analisis Kajian Tafsir 

Ahkam Tentang Kedudukan 

Akad Muamalah Pada 

Lembaga Keuangan Syariah 

Di Indonesia. At-Tahfidz: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir, 3(01), 52–69. 

https://doi.org/10.53649/at-

tahfidz.v3i01.402 

Farida, P. (2021). Eksistensi Akad 

Dalam Transaksi Keuangan 

Syariah. Open Science 

Framework. 

https://doi.org/10.31219/osf

.io/5c48p 

Heriyanto, H., & Taufiq, T. (2024). 

Nilai-Nilai Ekonomi dan 

Etika Bisnis Dalam Perspektif 

Islam. Jimmi: Jurnal Ilmiah 

Mahasiswa Multidisiplin, 1(1), 

24–37. 

https://doi.org/10.71153/ji

mmi.v1i1.99 

Jalil, A. (2023). Nilai Filosofis 

Transaksi Dalam Ekonomi 

Syariah. Al-Mizan : Jurnal 

Ekonomi Syariah, 6(II). 

https://doi.org/10.54459/al

mizan.v6iII.589 

Kamaruddin, M. A., Sari, M., & 

Riadi, J. (2021). Legitimasi 

Akad Dalam Transaksi 

Ekonomi Islam. AL-KHARAJ, 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

387 
 

1(1), 39–61. 

https://doi.org/10.30863/alk

haraj.v1i1.1544 

Khulwah, J. (2024). Miskonsepsi 

terhadap Komersialisasi dan 

Komodifikasi Akad dalam 

Fikih Muamalah 

Kontemporer (Analisis 

Maqasidus Syariah). Co-Value 

Jurnal Ekonomi Koperasi Dan 

Kewirausahaan, 15(6). 

https://doi.org/10.59188/co

value.v15i6.4843 

Lesmono, B., & Sudiarti, S. (2022). 

Tafsir Potongan Ayat Pertama 

Pada Surat Al-Maidah. 

Mubeza, 11(1), 30–34. 

https://doi.org/10.54604/m

bz.v11i1.53 

Marlia, R., Wahyuni, S., & Suharyati, 

H. (2025). Urgensi Filsafat 

Ilmu dalam Meneguhkan 

Integritas dan Etika Profesi 

Dosen. JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu 

Pendidikan, 8(3), 2476–2481. 

https://doi.org/10.54371/jii

p.v8i3.7099 

Marzuki, M., & Marzuki, M. (2024). 

Aktualisasi Prinsip Keadilan 

Pada Akad Murabahah 

Dalam Menetapkan Margin 

Keuntungan Di Lembaga 

Keuangan Syariah. Jurnal 

Ilmiah Ekonomi Islam, 10(1), 

709. 

https://doi.org/10.29040/jiei

.v10i1.11936 

Maulana, N. (2022). Pendekatan 

Kritis Implementasi Akad 

Qardh Pada Perbankan 

Syariah Di Indonesia. JASIE, 

1(2). 

https://doi.org/10.31942/jse

.v1i2.7668 

Maulida, Novita, & Siti Femilivia 

Aisyah. (2024). Etika Bisnis 

Islam: Implementasi Prinsip 

Keadilan Dan Tanggung 

Jawab Dalam Ekonomi 

Syariah. El-Iqthisadi Jurnal 

Hukum Ekonomi Syariah 

Fakultas Hukum Dan Syariah, 

49–61. 

https://doi.org/10.24252/el-

iqthisady.vi.46740 

Melati Julia Roikhani. (2022). 

Landasan Filosofi Ekonomi 

Islam. Syarikat: Jurnal Rumpun 

Ekonomi Syariah, 5(2), 192–197. 

https://doi.org/10.25299/sy

arikat.2022.vol5(2).9698 

Muh. Rajib. (2025). Terbentuknya 

Akad (Kontrak): Rukun Dan 

Syarat Akad. Iqtishaduna: 

Jurnal Ilmiah Mahasiswa 

Hukum Ekonomi Syari’ah, 678–

695. 

https://doi.org/10.24252/iqt

ishaduna.vi.55087 

Muis, B. (2021). ETIKA BISNIS 

DALAM PRESPEKTIF 

EKONOMI ISLAM. TAJDID: 

Jurnal Pemikiran Keislaman 

Dan Kemanusiaan, 5(1), 32–44. 

https://doi.org/10.52266/ta

djid.v5i1.628 

Mukarromah, L., Bari, A., Abeli, A., 

& Auriya, N. (2024). Prinsip 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

388 
 

Murabahah: Fondasi 

Keuangan Islami Dalam 

Transaksi Berbasis 

Keuntungan. Prospeks: 

Prosiding Pengabdian Ekonomi 

Dan Keuangan Syariah, 2(2), 

479–487. 

https://doi.org/10.32806/pp

s.v2i2.302 

Mukhlis, M. (2024). Akad Dalam 

Transaksi Keuangan Syari’ah 

(Sistem Keuangan Syari’ah). 

Qonun Iqtishad  EL Madani 

Journal, 3(2), 55–63. 

https://doi.org/10.55438/jqi

m.v3i2.114 

Nadila, P. (2024). Indonesia 

EKSISTENSI KONSEP 

EKONOMI KLASIK PARA 

TOKOH ISLAM. Jurnal Jendela 

Inovasi Daerah, 7(2), 57–73. 

https://doi.org/10.56354/jen

delainovasi.v7i2.188 

Neni Hardiati, Fitriani, & Ilma 

Miranti. (2024). Prinsip 

Pembiayaan Akad 

Mudharabah Di Lembaga 

Keuangan Syariah. Holistik 

Analisis Nexus, 1(5), 101–113. 

https://doi.org/10.62504/ji

mr500 

Nur Khusna, F., Rio Pane, A., & 

Mufida, R. (2021). Tinjauan 

Fiqh Muamalah Terhadap 

Pelaksanaan Akad 

Murabahah Pada Perbankan 

Syariah. Kunuz: Journal of 

Islamic Banking and Finance, 

1(2), 61–73. 

https://doi.org/10.30984/ku

nuz.v1i2.49 

Putri, Y. H., M. Zaidi Abdad, & 

Nikmatullah. (2025). Etika: 

Etika Distribusi Kekayaan 

Dalam Pandangan Al-

Qur`An. Jurnal Ilmiah 

Akuntansi, Manajemen Dan 

Ekonomi Islam (JAM-EKIS), 

8(1), 455–468. 

https://doi.org/10.36085/ja

mekis.v8i1.7598 

Qurratulaini, I. (2024). Nilai 

Kejujuran dan Amanah dalam 

Ekonomi dan Bisnis Islam. Al-

Iqtishadiah: Jurnal Hukum 

Ekonomi Syariah, 5(1), 80–100. 

https://doi.org/10.22373/iqt

ishadiah.v5i1.5240 

Retnowati, M. S., Faruqi, M. A., & 

Ihsan, S. (2023). The Sources 

of Islamic Law on the 

Muamalah Concept About 

Contract Viewed on 

Philosophical Studies. Al-

Iktisab: Journal of Islamic 

Economic Law, 7(1), 75–94. 

https://doi.org/10.21111/ali

ktisab.v7i1.9961 

Rizki, R. H. M. (2024). Tinjauan Fikih 

Terhadap Akad Jual Beli 

Tanpa Diikuti Pemindahaan 

Kepemilikan Dalam Kajian 

Ontologi, Epistemologi Dan 

Aksiologi. Tijarah: Jurnal 

Ekonomi Syariah, 3(1). 

https://doi.org/10.59818/tija

rah.v3i1.118 



Jurnal IQTISHOD; Pemikiran dan Hukum Ekonomi Syariah 
Volume 4 Nomor 2 Oktober 2025 

389 
 

Rohmatulloh, B. & Jahidin. (2023). 

Filosofi Dan Perwujudan 

Prinsip-Prinsip (Mabdi) 

Hukum Ekonomi Syariah; 

Tahidullah, Al-‘Adalah, Al-

Amr Bi Al-Ma’ruf Wa Nahy 

‘An Munkar, Dan Al-Birr Wa 

Al-Taqwâ Dalam; Bagi Hasil 

(Mudhârabah Dan 

Musyârakah). AL-IBANAH, 

8(1), 59–70. 

https://doi.org/10.54801/iba

nah.v8i1.160 

Rudiansyah, R. (2020). Telaah 

Gharar, Riba, dan Maisir 

dalam Perspektif Transaksi 

Ekonomi Islam. Al-Huquq: 

Journal of Indonesian Islamic 

Economic Law, 2(1), 98. 

https://doi.org/10.19105/al

huquq.v2i1.2818 

Setiadi, Janwari, Y., & Solihin, D. 

(2023). teori dan filosofi akad 

jasa dalam hukum ekonomi 

syariah: Sharia economic law. 

Jurnal Pelita Nusa, 3(1), 66–79. 

https://doi.org/10.61612/jp

n.v3i1.19 

Sufiana Fahmi, Mukhtar Lutfi, & 

Amiruddin K. (2025). Prinsip 

Syariah dalam Pengelolaan 

Akad untuk Transaksi 

Ekonomi Islam. SANTRI : 

Jurnal Ekonomi Dan Keuangan 

Islam, 3(1), 62–73. 

https://doi.org/10.61132/sa

ntri.v3i1.1233 

Suhaimi, S., Rezi, M., & Rahman 

Hakim, M. (2023). AL-

MAQÂSHID AL-SYARÎ’AH: 

Teori dan Implementasi. 

Sahaja, 2(1), 153–170. 

https://doi.org/10.61159/sa

haja.v2i1.13 

Susanto, D., Sabbar, S. D., & Luthfi, 

M. (2025). Relevansi Dan 

Implementasi Fiqh 

Muamalah Dalam Transaksi 

Ekonomi Modern. Sebi : Studi 

Ekonomi Dan Bisnis Islam, 7(1), 

09–18. 

https://doi.org/10.37567/se

bi.v7i1.3390 

Tohari, M., Ariansyah, A. F., & 

Rahmani, Z. R. (2024). 

Implementasi Akhlak Al 

Karimah Di Dalam Ekonomi 

Islam: -. Jurnal Bilqolam 

Pendidikan Islam, 5(2), 1–12. 

https://doi.org/10.51672/jb

pi.v5i2.363 

Yunilhamri, M. S., Wahyudi, W., 

Syahpawi, S., & Albahi, M. 

(2024). Paradigma 

Karakteristik Ekonomi 

Syariah. At-Tawassuth: Jurnal 

Ekonomi Islam, 9(2), 329. 

https://doi.org/10.30829/aje

i.v9i2.22989 

 

 


